

الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالآخِرُونَ  
وَالشَّيْعَةُ الْمُسْتَقِيمُونَ  
بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
وَالْمُسْتَقِيمُونَ هُمُ الْأَحْسَانُ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُمْ (الْقَارِئُ)  
وَالْمُسْتَقِيمُونَ هُمُ الْأَحْسَانُ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُمْ (الْقَارِئُ)

# قرآن اور فاروق ام یعنی

امیر المؤمنین مسیح ہبھیر حضرت سیدنا عمر فاروق شاہزادگی شاہ اور آپ کی  
رانے کی موافقت میں تازل ہونے والی آیات اور ان کا تفصیلی پرس منظر



مکتبہ سید الحدیث شہید  
کچبی دز پوسٹ یاکوت  
0300-6175026

وَالشَّفَقُ الْأَوَّلُعَنِ مِنَ الْمَهَاجِرِينَ وَالْأَصْلَادِ الْأَيْمَانِ  
شَفَقٌ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضْوَانٌ عَنْهُمْ إِنَّمَا  
الشَّفَقُ عَنِ الْمُنْكَرِ

# قرآن اور فاروقِ عظیم رضی اللہ عنہ

یعنی

امیر المؤمنین صراط پیغمبر، حضرتہ سیدنا امیر فاروق دکی شان اور آپ کی  
رائے کی موافقت میں تازل ہونے والی آیات اور ان کا تفصیلی پر منظر



مکتبہ شیخ الحدیث  
کہبی ڈوب پور سیالکوٹ  
0300-6175026

## ﴿جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں﴾

|            |                                        |
|------------|----------------------------------------|
| نام کتاب:  | قرآن اور فاروق اعظم                    |
| مصنف:      | مفتی عصمت اللہ                         |
| با اہتمام: | حافظ محمد ندیم قاسی                    |
| کپوزنگ:    | الحافظ پرنسپر زار دو بازار گوجرانوالہ  |
| تعداد:     | 1100                                   |
| صفحات:     | 80                                     |
| قیمت:      | 50/- روپے                              |
| ناشر:      | کتب خانہ سید احمد شہید پچھری روڈ پرسرو |

### ملنے کے پتے

|                                                   |        |
|---------------------------------------------------|--------|
| ادارہ الانور بنوری ٹاؤن کراچی                     | .....☆ |
| مکتبہ عمر و بن عاصی اردو بازار لاہور              | .....☆ |
| ادارہ نشر و اشاعت مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ    | .....☆ |
| ادارہ اشاعت الخیریرون بوہر گیٹ ملتان              | .....☆ |
| کتب خانہ رشید یہ راجہ بازار راولپنڈی              | .....☆ |
| سرحد اسلامی کیسٹ ہاؤس پیر ودھائی روڈ راولپنڈی     | .....☆ |
| اسلامی کتاب گھر خیابان سر سید راولپنڈی            | .....☆ |
| مکتبہ خالد بن ولید نزد دارالعلوم کورنگی کراچی     | .....☆ |
| مکتبہ سید احمد شہید اردو بازار گوجرانوالہ         | .....☆ |
| مدفنی کتب خانہ نزد تبلیغی مرکز مدفنی مسجد ماں شہر | .....☆ |

## النسب

میں اپنی اس کاوش کو  
بقیة السلف

حضرت مولا نار شیدا حمد صاحب قادری رحمۃ اللہ علیہ (پسروی)  
اور.....

اپنے واجب الاحترام والدگرامی مداح صحابہ رضی اللہ عنہم  
صوفی نذری احمد صاحب (میانی کوٹلی)  
کے نام نامی سے منسوب کرتا ہوں

## فہرست مضمایں

| نمبر شمار | عنوانات                                                                     | صفہ                     |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ۱         | تقریظ ..... زبدۃ الحکماء حضرت مولانا عبد الجید                              | 7                       |
| ۲         | شیخ الحدیث جامعہ علوم شرعیہ ساہیوال                                         | پیش لفظ ..... عصمت اللہ |
| ۳         | آیت (۱) قل من کان عدوأً (الخ)                                               | 9                       |
| ۴         | لفظ جبرائیل کی تشریح                                                        | 12                      |
| ۵         | حضرت جبرائیل کا عند اللہ مقام و مرتبہ (الخ)                                 | 13                      |
| ۶         | قرآن پاک میں حضرت جبرائیل علیہ السلام کا ذکر                                | "                       |
| ۷         | حضور (صلی اللہ علیہ وسلم) کا حضرت جبرائیل علیہ السلام کو دیکھنا             | 15                      |
| ۸         | یہود کی حضرت جبرائیل سے عداوت کی وجہہ اور<br>فاروق اعظم علیہ السلام کی رائے | "                       |
| ۹         | آیت (۲) والخدوا من مقام (الخ)                                               | 19                      |
| ۱۰        | مقام ابراہیم کی تشریح                                                       | "                       |
| ۱۱        | حضرت عمرؓ کی رائے اور مقام ابراہیم کے پاس نماز ادا کرنیکا حکم               | "                       |
| ۱۲        | مختصر تاریخ                                                                 | 21                      |
| ۱۳        | مقام ابراہیم کے پاس نماز کی حیثیت                                           | "                       |
| ۱۴        | آیت (۳) یستلونک عن العمر (الخ)                                              | 24                      |
| ۱۵        | حضرت عمرؓ کی رائے اور آیات حرمت شراب کا نزول                                | "                       |
| ۱۶        | حرمت شراب کے تدریجی احکام                                                   | 26                      |
| ۱۷        | حرمت و نذمت شراب کے متعلق چند احادیث                                        | 29                      |
| ۱۸        | آیت (۲) احل لكم ليلة الصيام (الخ)                                           | 31                      |
| ۱۹        | فاروق اعظم علیہ السلام اور نزول آیت                                         | 32                      |

|    |                                                                           |    |
|----|---------------------------------------------------------------------------|----|
| 34 | آیت (۵) فلا وربک لا یو منون (انج)                                         | ۲۰ |
| "  | منافق کے فیصلہ رسول سے انکار پر حضرت عمر بن حفیظ کا فیصلہ اور تائید ایزدی | ۲۱ |
| 37 | آیت (۶) کما انخر جلک ربک (انج)                                            | ۲۲ |
| "  | میدانی جگ کے لئے فاروق اعظم بن حفیظ کی رائے اور نزول قرآن                 | ۲۳ |
| 39 | آیت (۷) ما کان لنی (انج)                                                  | ۲۴ |
| "  | محضر مذکورہ غزوہ بدر                                                      | ۲۵ |
| 42 | اسیران بدر کی بابت مشورہ، حضرت عمر بن حفیظ کی رائے اور تائید ایزدی        | ۲۶ |
| 44 | ندیمے لے کر چھوڑنے پر تنبیہ                                               | ۲۷ |
| 46 | آیت (۸) ولا تصل على احد (انج)                                             | ۲۸ |
| "  | رمیس النافقین عبداللہ بن ابی کا مختصر تعارف                               | ۲۹ |
| 48 | عبداللہ بن ابی کی موت اور فاروق اعظم بن حفیظ کی رائے                      | ۳۰ |
| 52 | آیت (۹) فتبارك الله (انج)                                                 | ۳۱ |
| "  | خلقت انسانی کے مدارج                                                      | ۳۲ |
| 55 | آیت (۱۰) ولو لا اذ سمعتموه (انج)                                          | ۳۳ |
| "  | مختصر واقعہ اکف، فاروقی رائے اور تائید ایزدی                              | ۳۴ |
| 58 | آیت (۱۱) يَا يَهَا الَّذِينَ امْنَوْا إِلَيْنَا ذَكْرَكُمْ (انج)          | ۳۵ |
| 59 | حصول اجازت کا طریقہ                                                       | ۳۶ |
| 60 | اتقارب کیلئے خاص اوقات میں اجازت مانگنا اور فاروقی رائے پر نزول آیت       | ۳۷ |
| 64 | آیت (۱۲) يَا يَهَا الَّذِينَ امْنَوْا لَا تَدْخُلُوا (انج)                | ۳۸ |
| "  | حضرت زینب بنت علی کا نام و نسب اور زید بن حارث سے نکاح                    | ۳۹ |
| 65 | حضور مسیح موعود کا حضرت زینب بنت علی سے نکاح                              | ۴۰ |
| 67 | تاریخ نکاح بہر اور وفات                                                   | ۴۱ |
| "  | حضرت عمر کی رائے اور نزول آیت حجاب                                        | ۴۲ |

|    |                                                                                        |    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 69 | فاروق عظیم کی رائے سے مطابقت رکھنے والی آیت حجابت سے مراد کون<br>کی آیت ہے؟            | ۳۳ |
| 74 | آیت (۱۳) ثلثہ من الاولین (الخ)                                                         | ۳۴ |
| "  | اہل جنت و دوزخ کی اقسام                                                                | ۳۵ |
| 75 | مفسرین نے اولین و آخرین کی تفسیریں بیان کی ہیں                                         | ۳۶ |
| 77 | آیت (۱۲) سو آء علیهم استغفرت لهم (الخ)                                                 | ۳۷ |
| "  | حضور مسیح اعلیٰ کا منافقین کیلئے استغفار اور فاروق عظیم ﷺ کی رائے اور<br>اعلان خداوندی | ۳۸ |
| 80 | آیت (۱۵) عسی ربہ ان طلقکن (الخ)                                                        | ۳۹ |
| "  | قصہ تخبر طلاق اور آپ ﷺ کا شہدت اول فرمانا                                              | ۵۰ |
| 83 | حضرت عمرؓ کی رائے اور دو آیتوں کا نزول                                                 | ۵۱ |
| 87 | آیت (۱۶) ان توبا الی الله (الخ)                                                        | ۵۲ |
|    | آیت (۷) یا یہا النبی (الخ)                                                             | ۵۳ |



## تقریظ

زبدۃ العلماء

# حضرت مولانا عبد الجید انور صاحب

## شیخ الحدیث جامعہ علوم شریعہ ساہیوال

مراد نبوت خلیفۃ الرسول امیر المؤمنین حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کی ذات والاصفات میں حق جلد نے بے حد و شمار فضائل و کمالات و دلیعات فرمائے ..... آنکہ نبوت کی ضیاء پاشیوں نے ان کے آئینہ قلب کو ایسا صاف و شفاف اور منور کیا کہ کمالات نبوت کا عکس اور پرتوں میں جگہ گانے لگا ..... آنحضرت علیہ السلام کے فیض ..... صحبت اور نگاہ کیمیا اثر نے آپ کو جن گوناگون خوبیوں ..... متنوع کمالات اور امتیازی خصوصیات سے نوازاں میں سے ایک امتیازی خصوصیت یہ ہے کہ قرآن پاک کی متعدد آیات اور احکام خداوندی آپ کی خواہش اور رائے کی موافقت اور تائید میں نازل ہوئے ..... حضرت انس رضی اللہ عنہ اور ابن عمر رضی اللہ عنہم آپ ہی کی زبانی اس نعمت کبریٰ کا تذکرہ کرتے ہوئے نقل فرماتے ہیں ..... وافقت رسی فی ثلث۔ الخ ..... کتنی باتوں میں میں نے اپنے رب کی موافقت کی ہے علماء طبیبی فرماتے ہیں کہ مذکورہ باتوں میں آپ رضی اللہ عنہ نے اپنی رائے یا خواہش کا اظہار پہلے کیا تھا اور اس کی تائید و موافقت میں آیت کا نزول بعد میں ہوا جس پر ”وافقني رسی“ ..... کہنے کے بجائے غایت توضیح اور کمال ادب کی رعایت رکھتے ہوئے موافقت کی نسبت اپنی طرف کی اور ..... ”وافقت رسی“ ..... فرمایا ..... نیز ممکن ہے ادھر بھی اشارہ مقصود ہو کہ اللہ پاک کا یہ فیصلہ قدیم اور سابق ہے اور میری رائے بعد میں پیدا ہوئی ..... مذکورہ روایت میں تین امور کی موافقت کا ذکر ہے۔

حافظ ابن حجر عسقلانی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ..... کہ ”تین کی تخصیص اور زیادہ کی نفع مراد ہیں جب کہ ہماری نظر میں ان موافقات کی تعداد ۱۵ ایک پہنچتی ہے“، زیرِ نظر رسالہ میں عزیز و محترم

مولانا عصمت اللہ صاحب نے ”موافقات عمر“ کی ان ۱۵ آیات کو یک جا کر دیا ہے اور معروف تفیروں کے حوالہ سے ان کی مناسب تشریع بھی کر دی ہے اس طرح سے علم کے یہ گران بہاموتی ایک لڑی میں پروڈیے گئے ہیں عزیز موصوف نے اس علمی رسالہ سے اپنے قلمی سفر کا قابل قدر آغاز کیا ہے ..... اللہ پاک انہیں مزید در مزید ہمت و توفیق سے توازیں اور علم و تحقیق کے سفر کا اعلیٰ ذوق اور خوب سے خوب تر کی طرف بڑھنے کا عظیم حوصلہ عطا فرمائیں کہ ”حیات ذوق سفر کے سوا کچھ اور نہیں“ .....

عبد الجید عقا اللہ عنہ

جامعہ علوم شرعیہ ساہبیوال

## ﴿پیش لفظ﴾

سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ عنہ امام الرسل حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے جلیل القدر صحابہ کرام میں سے تھے۔

آپ ﷺ کا قبول اسلام بھی رسول خدا ﷺ کی دعاؤں کا شرعاً ..... جب اللہ تعالیٰ نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کو دولت اسلام سے نواز اتو مسلمانوں کو بڑی خوشی و سرگفت و انبساط اور تقویت حاصل ہوئی ..... اس دور میں مسلمانوں کو کفار کی طرف سے طرح طرح کے مصائب و شدائد، تکبیروں اور رخیتوں میں بجالا کیا جاتا ..... کوئی مسلمان کھلے عام عبادات نہیں کر سکتا تھا ..... عبادات تک چھپ کر کی جاتی تھیں ..... شرکیں مکہ مسلمانوں پر روز بروز اپنے ظلم و ستم کا دارہ دسج کرنے کے درپر ہوتے تھے ..... ان حالات میں فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا قبول اسلام اسلامی تاریخ میں ایک عظیم و غیر معمولی واقعہ تھا ..... اعداد اسلام کے عزائم پر پانی پھر گیا ..... دین اسلام کی ترویج و ترقی میں تیزی آنے گئی مسلمانوں سے کفار کے رعب و دبدبہ کے بادل چھٹنے لگ گئے ..... کفر و شرک کے الیتوں میں ززلہ پر پا ہو گیا اب مسلمان اللہ کی عبادات اعلانیہ کرنے لگے ..... جب اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ و بھرت الی الدینہ کا حکم دیا تو فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے سرداران مکہ کو چلنگ کر کے اعلانیہ بھرت کی ..... مدینہ منورہ پہنچ کر غزوہ و سرایا کا سلسہ شروع ہوا تو آپ رضی اللہ عنہ رہائی میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے شانہ بشانہ مخالفین دین رحمت کے مقابلہ میں کھڑے ہوتے تھے ..... امام الانبیاء ﷺ جگ ہو یا صلح معاهدات ہوں یا معاملات حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ساتھ مشورہ سے طے فرماتے تھے ان میں بھی فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی رائے کو بڑی اہمیت حاصل ہوتی ..... کئی دفعا یہ بھی ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی رائے و مشورہ کو اس قدر پسند فرمایا کہ اس کی تائید میں قرآنی آیات نازل فرمائیں ..... چنانچہ محدثین و مفسرین اور موئیخین نے تفاسیر و احادیث اور تاریخ اسلامی کی کتابوں میں سیدنا حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے اوصاف و کمالات کے باب میں اس وصف و کمال کو تباہیاں اور امتیازی حیثیت سے بیان کیا ہے ..... بعض علماء نے اپنی کتابوں میں "موافقات عمر" کے عنوان سے مستقل باب قائم کر کے آپ کی رائے کے موافقت میں نازل شدہ آیات کو بیکجا کر دیا ہے ..... جیسے تاریخ الخلفاء للسیوطی ..... تحفہ الاحباب

الفاروق وغیرہ ان کتابوں میں موافقات عمر کو اگرچہ سمجھا کر دیا گیا ہے لیکن الگ الگ ہر آیت کے سیاق و سیاق اور تزویل آیت سے متعلقہ ہر واقعہ ..... پس منظر بیان کرنے کی وجہے صرف اس کی طرف اشارہ پر اکتفاء کیا گیا ہے ..... موافقات کے بارے میں مستند و معتبر کتب کے حوالہ جات سے کوئی مستقل رسالہ یا تصنیف اس وقت دستیاب نہیں .....

چند سال قبل رقم السطور کو ان آیات کی تعداد و تفصیل در کارخانی تو تلاش بسیار کے باوجود کوئی رسالہ نہیں سکا ..... اس وقت سے رقم نے حضرت عمر فاروق رض کی رائے سے متعلق نازل ہونیوالی آیات کو سمجھا کرنے اور متعلقہ واقعات کو تفصیلاً لکھنے کا عزم و ارادہ کر لیا ..... جسے خدا نے بزرگ و برتر نے اپنی خصوصی توفیق و عنایت سے پایہ محیل تک پہنچایا ..... کتاب کی بعض خصوصیات یہ ہیں :

- (۱) ہر آیت ترجمہ کے ساتھ باحوالہ لکھ دی گئی ہے .....
- (۲) حضرت عمر رض کی رائے اور واقعہ کو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے .....
- (۳) دیگر متعلقہ آیات کو مستقل عنوان کے تحت ذکر کرنے کی وجہے صرفماں لکھ دیا گیا ہے ..... تاکہ مضمون بلاوجہ طویل نہ ہو .....
- (۴) جملہ آیات مضامین کو مدلل و باحوالہ لکھا گیا ہے تاکہ ہر قاری بالخصوص واعظین حضرات نہایت اطمینان و اعتماد کے ساتھ بیان کر سکیں .....
- تاہم خطاء و نیان انسان سے جدا نہیں ..... اہل علم و دانش کوئی بھی غلطی پائیں تو ضرور مطلع کر کے عند اللہ ماجرہوں ۔

آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس خدمت کو قبول فرمائے ..... اور مسلمانوں کو زیادہ سے زیادہ فیضیاب ہونے کی توفیق عطا فرمائے ..... آمین یا رب العلمین .....

محتاج دعا

عصمت اللہ عزیز عنہ

(مقیم) نار و داں

## دُرودِ ابراهیمی

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلٰى مُحَمَّدٍ  
وَعَلٰى الٰٓلِّ الْمُطْهَّرِينَ  
وَعَلٰى ابْرَاهِيمَ وَعَلٰى ابْنِ ابْرَاهِيمَ  
إِنَّكَ حَمِيدٌ فَجِيلٌ  
اللّٰهُمَّ بَارِكْ عَلٰى مُحَمَّدٍ وَعَلٰى  
الٰٓلِّ الْمُطْهَّرِينَ كَمَا بَارَكْتَ عَلٰى  
ابْرَاهِيمَ وَعَلٰى ابْنِ ابْرَاهِيمَ  
إِنَّكَ حَمِيدٌ فَجِيلٌ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

(۱)

قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِّجَبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَذَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ  
مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۝  
مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِّلَّهِ وَمَلِكَتِهِ وَرَسُولِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَلَ  
فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوٌّ لِّلْكُفَّارِ ۝

(پ، سورۃ البقرۃ، آیت ۹۷، ۹۸)

”فرماد تبیحے جو کوئی ہے تمن جبرایل کا پس اس نے تو اتنا را  
ہے یہ کلام تیرے دل پر اللہ تعالیٰ کے حکم سے کہ چاہتا نے والا  
اس کلام کو جواس سے پہلے ہے ..... اور راہ دکھاتا ہے اور  
خوشخبری سناتا ہے ایمان والوں کو ..... جو کوئی ہو تمن اللہ تعالیٰ  
کا اور اس کو فرشتوں کا اور اس کے پیغمبروں کا اور جبرایل کا اور  
میکائیل کا تو اللہ دشمن ہے ان کافروں کا۔“

رسول خدا ﷺ کے درخشندہ وتابندہ صحابہؓ پیغمبر اسلام کی محبت و  
مودت سے سرشار ..... چھستان اسلام کے معطر پھول ..... اللہ تعالیٰ کی توحید کے  
شیدائی ..... پیکر صدق و وفا اور داعیان دین برحق تھے ..... ان کے دلوں میں اتباع  
خدا اور رسول کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی تھی ..... ہر صحابی خوبیوں اور کمالات کا پیکر تھا .....  
دنیا و آخرت کی فوز و فلاح ان کا مقدر بن چکی تھی۔

بے شمار اوصاف ان کے اندر موجود تھے ..... لیکن بعض خصوصیات  
بعض صحابہؓ میں بطور خاص پائی جاتی ہیں جو ان کا طرز امتیاز ہیں ..... ان

خاص اوصاف کے کامل افراد میں سے ایک حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ ہیں ..... جن کی عظمت و بزرگی کو نہ تو احاطہ تحریر میں لایا جاسکتا ہے اور نہ ہی ان کے اوصاف و محسن کو شمار کیا جاسکتا ہے ..... یہی وہ عظیم انسان ہیں کہ بعض اوقات جن کی رائے کو اللہ تعالیٰ عرش پریس سے قرآن نازل کر کے ہمیشہ کیلئے ضابطہ بنادیتے تھے ..... ایسی آیات کو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی اہم خصوصیات میں شمار کیا گیا ہے ..... ان میں سے سورۃ بقرہ کی مذکورہ بالا آیت کریمہ بھی ہے جس کی کچھ تفصیل درج کی جاتی ہے .....

### لفظ جبرائیل کی تشریح:

”جز“ بمعنی عبد (بندہ) اور ”ایل“ اللہ کے معنی میں استعمال ہوتا ہے حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں ..... انما کان قوله جبرائیل کقوله عبد اللہ و عبد الرحمن ..... جبرائیل آدمیوں کے ناموں میں عبد اللہ اور عبد الرحمن کی طرح ہے، ابن ابی حاتم کی ایک روایت میں ہے ..... اسم جبرائیل فی الملائکہ خادم اللہ ..... فرشتوں میں حضرت جبرائیل نام کا فرشتہ اللہ کا خادم ہے۔

### حضرت جبرائیل علیہ السلام کا عند اللہ مقام و مرتبہ اور اوصاف و مکالات:

حضرت جبرائیل علیہ السلام سید الملائکہ ہیں ..... اللہ تعالیٰ نے اپنے پیغامات کو انبیاء و رسول تک پہنچانے کی ذمہ داری انہیں سونپ رکھی تھی ..... بعض اوقات کسی قوم کی بد اعمالیوں کی وجہ سے باذن اللہ ان پر عذاب لیکر بھی اترتے تھے ..... ان کے چھ سو پر ہیں .....

### قرآن پاک میں حضرت جبرائیل علیہ السلام کا ذکر:

حضرت جبرائیل علیہ السلام کا نام قرآن پاک میں تین جگہ آیا ہے ..... دو مرتبہ

تو مذکورہ بالا آیت میں اور تیسرا مرتبہ سورۃ التحریم میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں .....

”فَانَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلَاهُ وَجَبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ“

پس بیشک اللہ تعالیٰ اس (نبی رحمت) کا دوست ہے اور جبرائیل اور نیک بخت ایمان والے ..... ایک اور مقام پر اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ..... انه لقول رسول کریم ..... بے شک یہ (قرآن) بڑی عزت والے قاصد کا لایا ہوا کلام ہے ..... ذی قوہ عند ذی العرش مکین ..... قوت والا ہے عرش والے کے پاس بڑے مرتبے والا ہے ..... مطاع ثم امین ..... اس کی بات وہاں مانی جاتی ہے (فرشتوں میں) امانتدار ہے ..... وما صا حبکم بمجھون ..... اور تمہارا صاحب (جس پر قرآن اترा) کچھ دیوانہ نہیں ..... ولقد رأة بالافق المبين ..... اور اس نے دیکھا ہے اس فرشتے کو آسمان کے کھلے کنارے کے پاس ..... (پارہ ۳۰ سورۃ التکویر) ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے حضرت جبرائیل علیہ السلام کی چھ مختلف صفات کا ذکر کیا ہے ..... جن سے ان کی عظمت و بزرگی واضح ہوتی ہے ..... نمبر۱ ..... **رسول**: یعنی قرآن پاک ہے تو اللہ کا کلام لیکن اس کو اللہ کے پاس سے لانے والے جبرائیل ہیں جو دلیل ہے ..... ان کی بلندی مرتبت کی .....

**نمبر۲ ..... کریم**: عزت والے ہیں

**نمبر۳ ..... ذی قوہ**: طاقت والے ہیں ان کی طاقت کا اندازہ کئی بستیوں پر عذاب لانے والے واقعات سے لگایا جا سکتا ہے .....

**نمبر۴ ..... مکین**: اللہ تعالیٰ کے ہاں صاحب مرتبہ ہیں .....

**نمبر۵ ..... مطاع**: چونکہ حضرت جبرائیل فرشتوں کے سردار ہیں لہذا ملائے اعلیٰ میں ان کی بات مانی جاتی ہے .....

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا حضرت جبرائیل علیہ السلام کو دیکھنا:

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبرائیل علیہ السلام کو ان کی اصل شکل میں دو مرتبہ

دیکھا ہے۔

**اول** ..... ابتدائے نبوت کے زمانہ میں حضرت جبرائیل علیہ السلام کرسی پر بیٹھے ہوئے تھے..... آسمانی فضاء بھری ہوئی تھی..... آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مشاہدہ کیا تو خوف ساطاری ہو گیا..... گھر تشریف لائے تو حضرت خدیجہ بنی خبیث سے فرمایا مجھے کمبل اڑادو کہ سردی محسوس ہو رہی ہے.....

**دوم** ..... دوسری دفعہ دیکھنے کا ذکر سورۃ النجم میں ہے کہ جب آپ معراج کے لیے تشریف لے گئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جبرائیل قدری علیہ السلام کو ان کی اصلی حالت میں دیکھا چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ..... ولقد راه نزلة اخري ..... اور اس نے اس کو دیکھا ہے اترتے ہوئے ایک بار اور بھی ..... عدد سدرۃ المنتهى ..... سدرۃ المنتهى کے پاس (پارہ ۲۷) اس سورۃ میں بھی اللہ تعالیٰ نے حضرت جبرائیل علیہ السلام کی طاقت کا ذکر کیا ہے .....

یہود کی حضرت جبرائیل سے عداوت کی وجوہ اور فاروق اعظم کی رائے:

علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ مفسرین کی ایک جماعت کی رائے یہ ہے کہ مذکورہ بالا آیات پیشات سیدنا حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق نازل ہوئی ہیں ..... شعی کہتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ (روحاء مدینہ منورہ سے جنوب کی طرف چالیس میل کے فاصلہ پر ہے ..... تاریخ الاسلام) (جگہ کا نام) میں آئے تو دیکھا کہ لوگ پھر وہ کے پاس آ کر نماز ادا کرتے ہیں ..... پوچھا کہ کیا بات ہے جواب ملا اس جگہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز ادا کی ہے، آپ نے کہا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو

جہاں بھی نماز کا وقت آتا تھا ادا کر لیتے تھے ..... لوگوں نے خواہ مخواہ اس جگہ کو نماز کے لیے مخصوص کر لیا ہے ..... پھر حضرت عمرؓ کہنے لگے کہ میں یہودیوں کے پاس جایا کرتا تھا کہ دیکھوں کیسے تورات قرآن کی تصدیق کرتی ہے اور قرآن تورات کی ..... یہود کو میرے ساتھ محبت ہو گئی اور ان سے میری بات چیت ہوتی رہتی تھی ..... ایک دن میں ان سے باتیں کر رہا تھا کہ ادھر سے حضور ﷺ کا گذر ہوا ..... انہوں نے مجھ سے کہا کہ وہ تمہارے نبی جارہے ہیں ..... میں نے کہا اچھا تو میں جاتا ہوں ..... لیکن یہ بتلاؤ کہ میں تمہیں اللہ وحده لا شریک اور اس کی کتاب اپنے اندر موجود ہونے کو خیال میں رکھ کر رب کی قسم دے کر پوچھتا ہوں کہ کیا تم جانتے ہو؟ کہ محمد ﷺ کے رسول ہیں ..... اس پر سب خاموش ہو گئے ..... ان کے پڑے عالم نے جوان میں علم میں کامل تھا ..... اس نے کہا کہ اس نے تمہیں سخت قسم دی ہے سچا جواب کیوں نہیں دیتے ہو؟ انہوں نے کہا کہ آپ ہی ہمارے پڑے عالم ہیں جواب دیجئے ..... پھر اس نے کہا کہ آپ نے زبردست قسم دی ہے تو چیز یہ ہے کہ ہم دل سے جانتے ہیں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں ..... حضرت عمرؓ نے فرمایا ..... میں نے ان سے کہا کہ افسوس ہے تم جانتے ہو تو مانتے کیوں نہیں؟ کہنے لگے صرف اس وجہ سے کہ ان کے پاس آسمان سے وحی لیکر آنے والا فرشتہ جبرایل ہے ..... وہ سمجھی ..... سختی ..... شدت اور عذاب لے کر آتا ہے ..... ہم ان کے اور وہ ہمارے دشمن ہیں ..... اگر میکائیل وحی لیکر آتے جو کہ رافت و راحت نہی اور رحمت لیکر آتے ہیں تو ہم تسلیم کر لیتے ..... میں نے کہا کہ انکی خدا کے نزدیک کیا قدر وہ منزلت ہے؟ انہوں نے کہا کہ جبرایل اللہ کے داہنے بازو ہیں اور میکائیل باائیں ..... میں نے کہا؛ اللہ کی قسم جس کے سوا کوئی معبد نہیں ..... جوان میں سے کسی کا بھی دشمن ہے ..... اس کا خدا دشمن ہے اتنا کہہ کر میں چلا آیا ..... حضور ﷺ کے پاس

پہنچا تو آپ ﷺ نے فرمایا..... یا ابن الخطاب وقد انزل اللہ ..... من کان عدو اللہ ..... لیعنی مجھ پر تازہ وحی نازل ہوئی ہے ..... پھر آپ ﷺ نے آخر تک یہ آیات تلاوت کیں ..... من کان عدو اللہ ..... (تفیر ابن کثیر ص ۱۳۱ ج ۱) ابن ابی حاتم کی روایت میں ہے ..... ان یہود یا القی عمر بن الخطاب فقال جبرائیل الذی یذکر صا حبکم عدو لنا فقال عمر (من کان عد والله الخ قال فنزلت علی لسان عمر) (تفیر ابن کثیر ص ۱۳۲ ج ۱)

کہ ایک یہودی کی حضرت عمر ﷺ سے ملاقات ہوئی تو یہودی نے کہا جبرایل ﷺ فرشتہ جس کا تمہارے دوست نبی ﷺ ذکر کرتے ہیں وہ ہمارا دشمن ہے تو حضرت عمر ﷺ نے کہا (جو کوئی اللہ کا اور اس کے فرشتوں کا دشمن ہے تو اللہ تعالیٰ ان کا فروں کا دشمن ہے) پھر نذکورہ بالا آیات حضرت عمر ﷺ کی زبان سے ادا ہونے والے الفاظ کے مطابق نازل ہوئی ..... روح المعانی میں ہے کہ یہود بے یہود کا حضرت جبرایل کے متعلق یہ نظریہ تھا۔

یطلعم محمداعلی اسرارنا وانه صاحب کل خسف وعداب  
”کہ جبرایل ہمارے راز محمد ﷺ کو بتلاتے ہیں اور وہ قحط اور  
عذاب لیکر نازل ہوتے ہیں“ -

نیز ایک مرتبہ یہودیوں کے ایک بڑے عالم عبد اللہ بن صوریا کی حضور ﷺ سے گفتگو ہوئی تو اس نے وحی لانے والے فرشتے کے متعلق سوال کیا تو آپ ﷺ نے حضرت جبرایل ﷺ کا نام لیا تو اس پر عبد اللہ بن صوریا نے کہا کہ یہ تو وہی فرشتہ ہے ..... جو ہمارا دشمن بھی ہے اور اس نے ہمارے دشمن بادشاہ بخت نصر کی اس وقت مدد کی تھی جب ہمیں اس بادشاہ کے بیت المقدس کے بارے میں خیالات کا پتہ چلا کہ وہ اس کو خراب و بر باد کر دیگا ..... تو ہم نے بخت کے قتل کیلئے

ایک آدمی روانہ کیا تو حضرت جبرائیل علیہ السلام نے قتل میں رکاوٹ ڈالنے ہوئے کہا!

ان کان ربکم امرہ بہلا لکم فلاسلطکم علیہ والا  
فبم تقتلونه؟ (روح المعانی ص ۳۳۱ ج ۱)

”یعنی حضرت جبرائیل نے اس کا (جنت نصر) کا دفاع کرتے ہوئے کہا کہ تمہارے رب نے ہی اسے تمہاری ہلاکت پر مقرر کیا ہے..... لہذا وہ تم کو اس پر تسلط و غلبہ نہیں دے گا“۔  
پھر تم اس کو قتل کیوں کرتے ہو؟

ان وجوہات کی بناء پر یہودی حضرت جبرائیل علیہ السلام کو اپنا دشمن سمجھتے تھے اور حضرت میکائیل علیہ السلام کو امن و سلامتی والا فرشتہ قرار دیتے تھے ..... پھر حضرت عمر بن الخطبوؓ کے سوال پر یہود نے یہ بھی کہا کہ جبرائیل علیہ السلام اللہ کی دامیں جانب اور میکائیل یا میکائیل جانب ہیں۔

جس پر یہودیوں کے ان خیالات کے بعد حضرت عمر فاروق بن الخطبوؓ نے کہا کہ اگر ایسے ہی ہے تو میں کہتا ہوں ..... ومن کان عد والا حدھما فهو عدو لله ..... جو کوئی جبرائیل اور میکائیل میں سے کسی کا بھی دشمن ہے تو وہ حقیقت میں اللہ کا دشمن ہے .....

اس کے بعد حضرت عمر بن الخطبوؓ حضور ﷺ کے پاس پہنچے تو معلوم ہوا کہ فوج جبرائیل قد سبقہ بالوحی ..... فقال عليه السلام لقد وافقك ربك يا عمر بن الخطبوؓ ..... (روح المعانی ص ۳۳۱ ج ۱۰) جبرائیل علیہ السلام تو اس کے بارے میں وہی لیکر بھی آپکے ہیں ..... جس پر حضور ﷺ نے فرمایا اے عمر بن الخطبوؓ تیرے رب نے تیری (یہود کے ساتھ بات چیت) میں موافقت فرمائی ہے .....



(۲)

وَاتْخِذْ وَامِنْ مَقَامَ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًّى

(پ، سورہ البقرۃ، آیت ۱۲۵)

”اور بناؤ ابراہیم کے کھڑے ہونے کی جگہ کونماز کی جگہ۔“

### مقام ابراہیم کی تشریع:

مقام ابراہیم کی تفسیر میں مفسرین کی مختلف آراء ہیں..... مقام ابراہیم سے مراد کوئی کمرہ نہیں ہے..... بلکہ اس سے مراد وہ مخصوص پتھر ہے..... جس پر کھڑے ہو کر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بیت اللہ کی تعمیر کی تھی..... حضرت اسماعیل علیہ السلام آپ کو تعمیر کے لئے پتھر وغیرہ دیتے جاتے تھے..... اور حضرت ابراہیم علیہ السلام تعمیر کرتے جاتے تھے آپ کے پاؤں مبارک کے نشانات اب بھی اس پتھر پر موجود ہیں..... اس پتھر کو مقام ابراہیم کہا جاتا ہے.....

### اعلان حج:

جب اللہ تعالیٰ نے ..... اذن فی الناس بالحج ..... (اے ابراہیم لوگوں میں حج کا اعلان کر دو) کا حکم دیا تو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اس پتھر پر کھڑے ہو کر حج کا اعلان کر دیا تو آپ نے عرض کیا پروردگار میری آواز کون سنے گا..... اللہ تعالیٰ نے فرمایا!

تمہارا کام اعلان کرنا ہے اور جن انسانوں کے مقدار میں حج ہو گا ان تک آواز پہنچا دینا میرا کام ہے.....

حضرت عمرؓ کی رائے اور مقام ابراہیم کے پاس نماز ادا کرنے کا حکم:  
حضرت جابر بن عبد اللہؓ نبی اقدس اللہ عزیز علیہ السلام کے حج کا حال پیان کرتے ہوئے نقل

کرتے ہیں

قال، لما طاف النبي قال له هذا مقام اینما؟ قال نعم

..... قال افلا نتخرن مصلی؟ فانزل الله عزوجل

(واتخذوا من مقام ابراهیم مصلی) و فی روایه فلم

یلیث الا یسیرا حتی نزلت الغـ (تفسیر ابن کثیر ص ۱۲۹)

نبی ﷺ نے طواف کر لیا تو حضرت عمرؓ نے مقام ابراهیم کی طرف اشارہ کر کے کہا کیا یہی ہمارے باپ کا مقام ہے؟ آپ نے فرمایا ہاں ..... کیا پس ہم اس کو نماز کی جگہ نہ بنالیں؟ اس پر آیت نازل ہوئی ..... واتخذوا من مقام ابراهیم مصلی ..... کہ مقام ابراهیم کو جائے نماز بنالو ..... ایک روایت میں ہے کہ حضرت عمرؓ کے سوال کے تھوڑی دیر بعد ہی یہ حکم نازل ہو گیا .....

امام بخاری نقل کرتے ہیں:

عن انس قال عمر وافقت الله في ثلاثة او وافقني ربى في

ثلاث قلت يا رسول الله لو اتخذت مقام ابراهيم مصلى

فانزل الله واتخذ وامن مقام ابراهيم مصلى -

حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ حضرت عمرؓ کہتے تھے تین باتوں

میں میری رائے اللہ تعالیٰ کے علم کے موافق ہوئی یا میرے رب نے تین باتوں

میں میری موافق فرمائی (اول) میں نے عرض کیا۔

یا رسول اللہ ﷺ اگر آپ مقام ابراهیم کو نماز کی جگہ قرار دے دیں (تو

بہتر ہو گا) اس پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل کر دی ..... واتخذوا من مقام

ابراهيم مصلى (بخاري كتاب الفيروج ص ۲۰۳)

ان روایات سے معلوم ہوا کہ اذلا حضرت عمر بن الخطب نے مقام ابراہیم کے پاس نماز ادا کرنے کے خیال کا اظہار کیا تھا جو اللہ کو پسند آیا اور حضرت عمر بن الخطب کے اس رائے اور خیال کے مطابق اس جگہ نماز کا حکم جاری کر کے ہمیشہ کے لیے ضابطہ بنادیا گیا۔

### مختصر تاریخ:

پہلے یہ پتھر دیوار کعبہ کے ساتھ دروازہ کی دائیں جانب ایک مخصوص جگہ میں تھا..... جس کو لوگ آج بھی جانتے ہیں ..... خلیل اللہ نے اس کو اس جگہ رکھ دیا تھا ..... یا تعمیر کرتے وقت آخری حصہ بھی بنایا ہو گا ..... اور یہیں پہ پتھر رہنے دیا گیا ..... پہلے یہ پتھر ایک چبوترے پر رکھا ہوا تھا مگر بعد میں حکومت نے اس کو شیش کے ایک خول میں بند کر دیا ہے اور اس کے اوپر پیش کی خوبصورت جالی لگادی گئی ہے ..... اور اس طرح پتھر کی دو ہری حفاظت کا بند و بست کر دیا گیا ہے ..... اب مقام ابراہیم دور سے نظر نہیں آتا مگر جالی کے قریب کھڑے ہو کر دیکھیں تو صاف نظر آتا ہے ..... کہ اس پر حضرت ابراہیم کے پاؤں کے نشان موجود ہیں ..... عام ایام میں تو مطوفین مقام ابراہیم اور بیت اللہ شریف کے درمیان ہی چلتے ہیں ..... مگر ایام حج میں جوں جوں رش بڑھتا ہے مقام ابراہیم طواف کرنے والوں کے درمیان آ جاتا ہے ..... اور لوگ اس کے دونوں طرف سے گذرتے رہتے ہیں .....

### مقام ابراہیم کے پاس نماز کی حیثیت:

مقام ابراہیم یہ تقریباً ۱۱۳ مربع چھوٹا سا پتھر ہے اور یہ حضرت مسیح علیہ السلام سے بھی دو ہزار سال پہلے کا یہاں پڑا ہوا ہے ..... اس لیے اس چھوٹے سے پتھر کو مصلیٰ بننا کر اس پر نماز نہیں پڑھی جا سکتی لہذا اس کے آس پاس نماز ادا کی جا سکتی

ہے..... چنانچہ ہر طواف کرنے والا طواف کے سات چکر پورے کرنے کے بعد دو رکعت نماز مقام ابراہیم کے پاس ادا کرتا ہے..... اگر اس کے بالکل قریب جگہ ملے تو پیچے کہیں بھی دور کعت واجب الطواف ادا کر لئے جاتے ہیں..... امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک طواف کے دور کعت واجب ہیں..... جبکہ دوسرے ائمہ اس کو سنت قرار دیتے ہیں بہر حال اس مقام پر نماز ادا کرنے کی بہت فضیلت ہے۔

حدایہ میں ہے کہ

ثُمَّ يَاتِي الْمَقَامُ فِي حِصْلَى عِنْدَهُ رَكْعَتَيْنِ أَوْ حِمَّةٍ تِيمِسِرٍ مِّنَ  
الْمَسْجِدِ وَهِيَ وَاجِبَةٌ عِنْدَنَا (حدایہ ج ۱ ص ۲۳۲)

پھر مقام ابراہیم کے پاس آ کر دور کعت ادا کرے یا مسجد میں جہاں بھی موقعہ ملے اور یہ دور کعت واجب ہیں.....

### مقام ابراہیم کی دوسری تفسیر:

عن ابن عباس رضی اللہ عنہ ..... قال مقام ابراہیم الحرم کلمہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے ایک روایت ہے ..... کہ مقام ابراہیم سے مراد کل حرم ہے.....

### تیسرا تفسیر:

مقام ابراہیم علیہ السلام سے مراد وہ پتھر ہے جسے حضرت اسماعیل علیہ السلام کی زوجہ محترمہ نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے نہانے کیلئے ان کے پاؤں کے نیچے رکھا تھا..... لیکن محمد شین نے اس روایت کو ضعیف قرار دیا ہے.....

حکاہ القرطبی و ضعفه و رجمه غیرہ۔ (روح المعانی ص ۳۸۰) ..... تفسیر ابن کثیر ج ۱ ص ۱۶۹

بہر حال اکثر مفسرین مقام ابراہیم سے مراد بیت اللہ کی تعمیر کیلئے استعمال ہونے والا پتھر ہی مراد لیتے ہیں..... جس پر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کھڑے ہو کر تعمیر کی تھی..... اور حضرت عمر بن الخطاب کی رائے کے مطابق یہاں نماز ادا کرنے کا حکم نازل ہوا ہے.....



(۳)

يَشَّلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ۖ قُلْ فِيهِمَا آثَمٌ كَبِيرٌ ۗ وَمَنَافِعُ  
لِلنَّاسِ ۚ وَإِنَّهُمْ مَا أَكْبَرُ ۚ مِنْ يَغْفِلُهُمَا

(پ، ۲، سورہ البقرۃ، آیت ۲۱۹)

”آپ سے شراب اور جوئے کے متعلق پوچھتے ہیں ..... کہہ  
دیں ان دونوں میں بڑا گناہ اور فائدہ بھی ہے لوگوں کیلئے  
اور ان کا گناہ ان کے فائدے سے بہت بڑا ہے۔“

### حضرت عمرؓ کی رائے اور آیات حرمت شراب کا نزول

ابتدائے اسلام میں عرب کی دیگر رسومات کی طرح شراب خوری بھی  
عام تھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم جب مدک سے بھرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لے  
گئے ..... تو مدینہ میں بھی شراب کا عام دور چلتا تھا.....

لوگوں کی نظر شراب کے صرف ظاہری منافع اور فوائد پر تھی ..... اس  
کے مفاسد اور خرایوں کی طرف کوئی دھیان نہیں تھا ..... لیکن عادۃ اللہ یہ بھی ہے  
کہ ہر قوم میں اللہ تعالیٰ کچھ صاحب بصیرت افراد پیدا کر دیتے ہیں ..... جو قبل از  
وقت حرام ہونے والی چیز سے نفرت کرنا شروع کر دیتے ہیں ..... ایسے کچھ لوگ صاح  
ب کرام ﷺ میں بھی تھے ..... یہی وجہ ہے کہ بعض صحابہ ﷺ شراب کی حلت کے  
زمانہ میں بھی اس کے قریب نہ جاتے تھے ..... خصوصاً حضرت عمرؓ حرمت شراب  
کا حکم نازل ہونے سے پہلے ہی اس سے نفرت بھی کرتے تھے اور اس کے بارے  
میں اسلام کے واضح حکم کا انتظار بھی .....  
چنانچہ علامہ ابن کثیر نقل کرتے ہیں .....

عن ابی میسرا عن عمر قال: لما نزل تحریر الخمر  
 قال: اللهم بین لنا فی الخمر بیانا شافیا فنزلت هذه الایة  
 التي فی البقرة (یستلونک عن الخمر والمیسر قل فیهما  
 اثمر کبیر) فدعی عمر فقرت علیه فقال: اللهم بین لنا  
 فی الخمر بیانا شافیا فنزلت الایة التي فی النساء (یا ایها  
 الذين امنوا لاتقرواصلوحة وانتم سکاری) فكان منادی  
 رسول الله صلی الله علیه وسلم اذا اقام الصلوحة نادی: ان  
 لا يقربن الصلوحة سکران فدعی عمر فقرت علیه  
 فقال: اللهم بین لنا فی الخمر بیانا شافیا فنزلت الایة التي  
 فی المائدہ فدعی عمر فقرت علیه فلما بلغ (فهل انت  
 منتهون) قال عمر: انتهینا (النهینا)

ابو میسرہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے نقل کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: جب شراب کی حرمت نازل ہوئی تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا اے اللہ ہمارے لئے شراب کے متعلق واضح حکم نازل فرمایا..... اس پر سورۃ بقرہ کی آیت نازل ہوئی (یستلونک عن الخمر والمیسر قل فیهما اثمر کبیر) حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو بلا یا گیا اور انہیں یہ آیت پڑھ کر سنائی گئی ..... لیکن عمر رضی اللہ عنہ نے اس کے باوجود یہی دعا کی کہ اے اللہ ہمارے لئے اس سے بھی واضح حکم نازل فرمایا..... تو سورۃ النساء کی یہ آیت نازل ہوئی ..... یا ایها الذين امنوا لاتقرواصلوحة وانتم سکاری - الخ نماز کے وقت رسول اللہ ﷺ کی طرف سے

منادی کرنے والا یہ اعلان کرتا کہ کوئی نشہ والانماز کے قریب بھی نہ آئے حضرت عمر بن الخطابؓ کو بلا کر یہ آیت بھی ان کے سامنے تلاوت کی گئی پھر بھی حضرت عمر بن الخطابؓ نے بھی دعا کی کہ خدا یا شراب کے متعلق اس سے بھی صاف حکم نازل فرماء..... اس پر سورۃ ماعدہ کی آیت انما الخمر۔ الخ اتری فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کو بلا کر یہ آیت بھی سنائی گئی اور ان کے کانوں میں جب (فهل انتم منتهون) کے الفاظ پڑے تو آپ کہہ اٹھے انتہینا..... انتہینا ہم بازاگے..... (تفسیر ابن کثیر ج ۱ ص ۲۵۵، روح المعانی ج ۲ ص ۱۱۱، ابن کثیر ج ۱ ص ۵۵۵..... ابو داود ..... ترمذی ..... سنائی)

ایک روایت میں ہمیکہ حضرت عمر بن الخطابؓ نے یہ بھی فرمایا..... انہا تذهب المال و تذهب العقال..... یعنی شراب مال کو بر بادا اور عقل کو نقصان پہنچاتی ہے.....

### حرمت شراب کے تدریجی احکام:

سورۃ بقرہ کی مذکورہ آیت میں شراب کو اگرچہ حرام تو نہیں کیا گیا..... مگر اسکی خرابیاں اور مفاسد بیان کردیئے گئے ہیں کہ شراب کی وجہ سے انسان بہت سے گناہوں اور خرابیوں میں بستا ہو سکتا ہے..... گویا اس کے ترک کرنے کے لئے ایک قسم کا مشورہ دیا گیا ہے یہی وجہ ہے کہ اس آیت کے نازل ہونے کے بعد بعض صحابہ کرام رضی اللہ عنہم تو اس مشورہ ہی کو قبول کر کے اسی وقت شراب کو چھوڑ بیٹھے.....

اور بعض نے یہ خیال کیا کہ اس آیت نے شراب کو حرام تو نہیں کیا.....

بلکہ مفاسد دینی کا سبب بننے کی وجہ سے اس کو سبب گناہ قرار دیا ہے..... ہم اس کا اہتمام کریں گے..... کہ وہ مفاسد واقع نہ ہوں..... تو پھر شراب میں کوئی حرج نہیں اس لیے پیتے رہے..... یہاں تک کہ ایک روز یہ واقعہ پیش آیا کہ حضرت عبد الرحمن بن عوف نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے چند اپنے دوستوں کی دعوت کی..... کھانے کے بعد حسب دستور شراب پی گئی..... اسی حال میں نماز مغرب کا وقت آیا..... سب نماز کے لئے کھڑے ہو گئے..... تو ایک صاحب کو امامت کے لئے آگے بڑھایا..... انہوں نے نشہ کی حالت میں جو تلاوت شروع کی تو سورۃ قل یا یہا الکفرون کو غلط پڑھا..... اس پر شراب کے روکنے کے لئے دوسرا قدم اٹھایا گیا اور یہ آیت نازل ہوئی.....

يَا يَهَا الَّذِينَ امْنَوْا لَا تَقْرِبُوا الصَّلَاةَ وَإِنْتُمْ سَكَارَىٰ -الخ

(پ ۵، سورۃ النساء، آیت ۲۳)

یعنی اے ایمان والو! تم نشہ کی حالت میں نماز کے پاس نہ جاؤ..... اس میں خاص اوقات نماز کے اندر شراب کو قطعی طور پر حرام کر دیا گیا..... باقی اوقات میں اجازت رہی..... بعض حضرات صحابہؓ نے پہلی آیت نازل ہونے کے وقت شراب کو مطلقاً ترک کر دیا کہ جو چیز انسان کو نماز سے روکے اس میں کوئی خیر نہیں ہو سکتی..... جب نشہ کی حالت میں نماز کی ممانعت ہو گئی تو ایسی چیز کے پاس نہ جانا چاہئے..... جو انسان کو نماز سے محروم کر دے مگر چونکہ علاوہ اوقات نماز کے شراب کی حرمت صاف طور پر نازل نہیں ہوئی تھی..... اس لئے کچھ حضرات اب بھی اوقات نماز کے علاوہ دوسرے اوقات میں پیتے رہے..... یہاں تک کہ ایک اور واقعہ پیش آیا..... عتبان بن ما لک رضی اللہ عنہ نے چند صحابہ کرام کی دعوت کی جن میں سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہم بھی تھے..... کھانے کے بعد حسب دستور شراب کا دور چلا.....

نشہ کی حالت میں عرب کی عام عادت کے مطابق شعرو شاعری اور اپنے اپنے مفاخر کا بیان شروع ہوا..... سعد بن ابی وقار رضی اللہ عنہ نے ایک قصیدہ پڑھا جس میں انصار مدینہ کی ہجوم اور اپنی قوم کی مدح و شناختی اس پر ایک انصاری نوجوان کو غصہ آگیا..... اور اونٹ کے جڑے کی ہڈی سعد رضی اللہ عنہ کے سر پر دے ماری جس سے ان کو شدید زخم آگیا..... حضرت سعد رضی اللہ عنہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے..... اور اس انصاری نوجوان کی شکایت کی اس وقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی..... اللهم یعنی لنا فی الخمر بینا شافیها یا الله..... شراب کے بارے میں کوئی واضح بیان اور قانون عطا فرمادے..... اس پر شراب کے متعلق تیری آیت سورۃ مائدہ کی مفصل نازل ہو گئی جس میں شراب کو مطلقاً حرام قرار دیا گیا.....

آیت یہ ہے:

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا لَهَا الْخَمْرَ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَنْلَامُ  
رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَاجْتَنَبُوهُ لَعْدَ كُمْ تَفْلِحُونَ ۝ إِنَّمَا  
يُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَنْ يُؤْقَعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ  
وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّ كُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَاةِ فَمَنْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ۝**  
(پ ۷، سورۃ المائدہ، آیت ۹۰)

یعنی اے ایمان والو! بات بھی ہے کہ شراب اور جوئے کے تیریہ سب گندی یا تین شیطانی کام ہیں سواس سے بالکل الگ الگ رہوتا کہ تم کو فلاح ہو..... شیطان تو یہ چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے کے ذریعے تمہاریاں پس میں بعض اور عداوت پیدا کر دے..... اور اللہ تعالیٰ کی یاد سے اور نماز سے تم کو باز رکھے سو کیا بھی بازاوے گے.....

## حرمت و مذمت شراب کے متعلق چند احادیث:

(۱) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ شراب کے دس متعلقات پر لعنت ہے ..... خود شراب پر لعنت ..... پینے والے اور پلانے والے پر لعنت ..... بیچنے والے اور خریدنے والے پر لعنت ..... شراب کشید کرنے والے ..... شراب بنانے والے ..... شراب اٹھا کر لے جانے والے اور جس کی طرف لے جا رہا ہو اس پر اور شراب کی قیمت کھانے والے ..... ان سب پر لعنت ہے .....

(۲) ثابت کہتے ہیں ..... کہ ایک دفعہ میں نے ابن عمرؓ سے شراب کی قیمت کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے کہا کہ سرور کائنات ملی اللہ علیہ السلام ایک مرتبہ مسجد میں تشریف فرماتھے آپ ملی اللہ علیہ السلام کے حکم پر ساری شراب بقیع میں جمع کر کے آپ ملی اللہ علیہ السلام کو اطلاع کر دی گئی تو آپ ملی اللہ علیہ السلام اٹھ کھڑے ہوئے ..... میں بھی آپ کے ساتھ ہو گیا راست میں ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہم ملے تو ان کو بھی آپ ملی اللہ علیہ السلام نے ساتھ لے لیا بقیع پہنچ کر آپ نے اولاً شراب کے دس متعلقات پر لعنت پھیجی پھر ایک تیز چھری منگوا کر شراب کو ضائع کرنا شروع کر دیا تو کسی نے کہا کہ یا رسول اللہ اس میں فائدہ بھی ہے آپ ملی اللہ علیہ السلام نے فرمایا ہاں .....

ولکنی افضل ذلك غضبا لله لما فيها من سخطه۔

اور اللہ تعالیٰ کے غضب سے ڈر کرایے کر رہا ہوں کیونکہ شراب میں خدا کی ناراضی ہے۔

(۳) عبد اللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہم سے مردی ہے کہ حضور ملی اللہ علیہ السلام نے فرمایا جس نے نشے کی وجہ سے ایک وقت کی نماز کھو دی گویا اس کے پاس ساری دنیا تھی

جو چھن گئی..... اور جس نے چار وقت کی نماز صائم کر دی تو اب اللہ کو حق ہے کہ اس کو طینہ الجناب پلا ہے ..... پوچھا گیا کہ طینہ الجناب کیا ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا اہل جہنم کے جسم کی تجوڑی ہوئی گندگی۔

(۲) حضرت ابو طلحہ رضی اللہ عنہ نے حضور ﷺ سے پوچھا کہ میرے زیر تربیت کچھ بتائی ہیں جنہیں ورشہ میں کچھ شراب ملی ہے ..... آپ ﷺ نے فرمایا ساری شراب بہادرو ..... ابو طلحہ رضی اللہ عنہ نے کہا ہم اس کا سرکہ بنائے ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا نہیں۔

(۳) ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ عقل پر پردہ ڈالنے والی پینے کی ہر چیز خر ہے اور ہر نشہ آور چیز حرام ہے ..... جو کوئی نشہ آور چیز پینے گا اس کی چالیس دن کی نماز قبول نہ ہوگی ..... اگر توبہ کرے گا تو اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول کر لیں گے ..... (یہ احادیث تفسیر ابن کثیر سے لی گئی ہیں، ص ۹۶۵-۹۶۷ ج ۲)

بہر حال محمد شین و مفسرین رحمہم اللہ حرمت شراب کے تدریجی احکام اور نزول آیات بیانات کو فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق قرار دیتے ہیں ..... بعض مؤلفین نے تو کہا ہے کہ حرمت شراب کے بارے میں نازل ہونے والی ہر آیت حکم علیحدہ اور مستقل حضرت عمرؓ کی رائے کے مطابق اتری ہے تبھی وجہ ہے کہ انہوں نے تدریجی حرمت شراب سے متعلق نازل ہونے والی آیات کو جدا جدا عنوانات کے تحت درج کیا ہے ..... اور مستقل فاروقی رائے قرار دیا ہے جیسا کہ حضرت ابو مسیره کی مذکورہ روایت میں حضرت عمرؓ کی آرزو اور تمثنا اور پھر نزول آیات حرمت شراب کی تفصیل گزر چکی ہے .....



(۲)

أَحْلَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ  
لِبَاسٌ لَّهُمْ وَإِنْتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ  
تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَقَاتَبَ عَلَيْكُمْ وَعَفَّا عَنْكُمْ قَالَ اللَّهُ  
بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ

(پ، سورہ البقرۃ، آیت ۱۸۷)

”روزے کی راتوں میں اپنی بیویوں سے ملنا تمہارے لئے  
حلال کیا گیا..... وہ تمہارا بیاس ہیں تم ان کا بیاس ہو..... اللہ کو  
معلوم ہے کہ تم خیانت کرتے تھے اپنی جانوں سے پس معاف  
کیا تم کو اور در گزر کی تم سے ..... پس اب تم ملواپنی عورتوں سے  
اور تلاش کرو اسکو جو لکھ دیا ہے اللہ نے تمہارے لئے۔“

### تشریح:

ابتدائے اسلام میں روزہ داروں کے لئے شروع رات میں کھانے پینے  
وغیرہ کی اجازت تھی..... سو جانے کے بعد اگر کوئی کھانا پینا یا اپنی عورت سے قربت  
کرنا چاہتا تو اس کی ممانعت تھی..... بعض لوگوں سے اس کے خلاف عمل سرزد ہو  
گیا تو وہ خدمت نبوی ﷺ میں اقرار و اظہار و ندامت اور تو بہ استغفار کے ساتھ حا  
ضر ہوئے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے قبول توبہ کا اعلان ہوا..... یہ تو اس آیت کے  
شان نزول کا عمومی پہلو ہے جس کے مطابق کسی ایک صحابی کو شان نزول کا سبب  
قرار نہیں دیا جا سکتا..... لیکن جب علیحدہ علیحدہ روایات کو دیکھا جائے تو اس سلسلہ

میں حضرت قیس بن صرمہ رضی اللہ عنہ انصاری کا نام بھی آتا ہے..... کہ ایک دفعہ وہ دن بھر کھتی باڑی کا کام کر کے شام کو جب گھر آئے ..... تو یوں سے کھانا لانے کو کہا یوں نے جواب دیا کہ کھانے کے لئے کچھ نہیں البتہ میں کہیں سے لا تی ہوں ..... وہ گئیں اور واپس آئیں تو دیکھا کہ قیس رضی اللہ عنہ تو سوچکے ہیں ..... بڑا افسوس کیا کہ یہ رات اور اس کے بعد دن پھر شام تک بھوک کے کیسے گزرے گناہجے جب آدھا دن ہوا تو حضرت قیس رضی اللہ عنہ بھوک کی وجہ سے بے ہوش ہو گئے ..... حضور علیہ السلام کو اس واقعہ کا علم ہوا تو مذکورہ آیت نازل ہوئی .....

### فاروق اعظم اور نزول آیت:

علامہ محمود آلوی، علامہ ابن کثیر اور جمہور مفسرین مختلف اسناد کے ساتھ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اس آیت کا سبب نزول قرار دیتے ہیں ..... ایسے ہی علامہ سیوطی بھی تو اس آیت کو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خصوصیات اور موافقات میں شمار کرتے اور لکھتے ہیں کہ ابتدائے اسلام میں رمضان کی رات میں یوں سے قربت منع تھی حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کے بارے میں کچھ عرض کیا تو اس کے بعد یہ آیت ..... احل لكم۔ الخ ..... نازل ہو گئی ..... تاریخ الخلفاء ص ۱۹۹ دیگر کئی آیات بینات کے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق نازل ہونے نے اس آیت کو ان میں سے شمار کرنا آسان بنادیا ..... کیونکہ یہ وصف و کمال حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہی کی زندگی کا ایک خصوصی اور تباہ پہلو ہے ..... اور متعدد روایات سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ہی کی خدمت نبوی میں حاضری کے بعد یہ آیت نازل ہوئی چنانچہ علامہ ابن کثیر ..... حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے متعلق روایات نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں ..... کہ ایک رات حضرت عمر رضی اللہ عنہ مجلس نبوی میں پیشے دریک باتیں کرتے رہے یوں کے پاس آئے تو انہوں نے کہا کہ میں سو گئی تھی حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس کو

بہانہ سمجھا اور مبادرت کر لی ..... فعد اعمد بن الخطاب الی النبی ﷺ فاخبرہ  
 فائز اللہ (علیم اللہ۔ الخ) ..... صبح کو حضرت عمرؓ نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی  
 خدمت میں حاضر ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل کر دی ..... علیم اللہ الخ  
 عبد الرحمن بن ابی ليی کی ایک اور روایت علامہ ابن کثیر نے نقل کی ہے .....  
 قامر عمرین الخطاب فقال يارسول الله ..... فنزل في عمر (احل لكم - الخ)  
 ..... حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضور ﷺ کی خدمت میں عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ تو  
 حضرت عمر ﷺ کے پارے میں یہ آیت نازل ہوئی ..... (احل لكم - الخ) ابن کثیر  
 ج ۲۲۰ صا صاحب روح المعانی نے صرف حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے متعلق روایات نقل  
 کی ہیں ..... (روح المعانی ..... ج ۲۲۰ ص)



(۵)

فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فَإِنَّمَا شَجَرَ بِيَهُمْ  
ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا  
تَسْلِيمًا

(پ ۵، سورۃ النساء، آیت ۲۵)

”پس قسم ہے تیرے پروردگار کی یہ ایمان دار نہیں ہو سکتے .....  
جب تک کہ اپنے تمام آپس کے اختلاف میں آپ کو حاکم  
تلیم نہ کر لیں ..... پھر جو فیصلے آپ ان میں کر دیں ان سے  
اپنے دل میں کسی طرح کی تنگی اور ناخوشی نہ پائیں اور فرمان  
برداری کے ساتھ قبول کر لیں۔“

### منافق کے فیصلہ رسول سے انکار پر حضرت عمرؓ کا فیصلہ اور تائید ایزدی:

مدینہ منورہ میں ایک واقعہ پیش آ گیا تھا جس کے بارے میں یہ آیہ اور  
اس سے قبل کچھ آیات نازل ہوئیں ..... قصہ یہ تھا کہ بشر نامی ایک منافق جو اپنے کو  
مسلمانوں میں سے سمجھتا تھا ..... اس کا ایک یہودی کے ساتھ کسی بات پر جھگڑا ہو  
گیا بشر منافق کہتا تھا کہ اپنے جھگڑے کا فیصلہ کعب بن اشرف سے کروالیں  
کعب بن اشرف یہودیوں کا سردار تھا ..... بد ری لڑائی میں کفار کی ناکامی کے بعد  
مکہ گیا ..... اشعار کہہ کر خود بھی روتا تھا اور دوسروں کو بھی رو لا تھا ..... اور کفار  
کو مسلمانوں کے خلاف آمادہ جنگ کرتا تھا ..... بہر حال یہودی نے منافق سے کہا  
تمہارے نبی حضرت محمد ﷺ سے فیصلہ کرواتے ہیں لیکن آپ ﷺ سے فیصلہ  
کروانے پر تیار نہیں ہو رہا تھا ..... وہ سمجھتا تھا کہ میں جھوٹا ہوں ..... فیصلہ میرے

خلاف ہی ہو گا..... آخر کار ان دونوں میں بات چیت کے بعد یہ طے پایا کہ چلو حضرت محمد ﷺ سے فیصلہ کر داتے ہیں..... چونکہ منافق غلطی اور ناحق پر تھا اس لئے حضور ﷺ نے فیصلہ تحقیق کے حق میں کر دیا..... جو بشر منافق کو ناگوارگزرا اور حضور ﷺ کے فیصلے پر راضی نہ ہوا..... اپنے حق میں مقدمہ کا فیصلہ کروانے کیلئے منافق نے ایک نئی راہ نکالی..... کہ اب فیصلہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے کرواتے ہیں..... منافق کا خیال تھا کہ حضرت عمر بن الخطاب کفار کے معاملہ میں بڑے سخت ہیں تو فیصلہ میرے حق میں دے دیں گے..... یہودی نے یہ بات بھی قبول کر لی..... دونوں حضرت عمر بن الخطاب کے پاس پہنچے..... یہودی نے فاروق عظیم رضی اللہ عنہ کے سامنے سارا واقعہ بیان کیا کہ اس واقعہ کا فیصلہ جناب رسول اللہ ﷺ میرے حق میں کر چکے ہیں اور یہ شخص اس پر مطمئن نہیں ہے، حضرت عمر بن الخطاب نے بشر سے پوچھا کیا قصہ ایسے ہی ہے، منافق نے اقرار کیا، حضرت عمر بن الخطاب نے کہا اچھا تو ذرا شہرو میں ابھی فیصلہ کئے دیتا ہوں، حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ اندر گھر میں تشریف لے گئے ایک تکوار لائے اور منافق کا کام تمام کر دیا اور فرمایا کہ جو رسول اللہ ﷺ کے فیصلے پر راضی نہیں، پھر عمر بن الخطاب کا فیصلہ اس کے حق میں کہی ہے، چنانچہ علامہ محمود آلوی روح المعانی میں لکھتے ہیں.....

و سبب نزولها ..... كما قال الشعبي ..... ومجاهد هذا ما

مر من قصه بشر واليهودي الذين قضى بينهما عمر بن

الخطاب رضى الله عنه بما قضى -

اس آیت کاشان نزول جیسا کہ شعی اور مجاهد نے کہا ہے کہ

بشر منافق اور یہودی کا وہ قصہ ہے جس کا فیصلہ ان کے درمیا

ن حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کیا تھا۔ (روح المعانی ج ۵ ص ۱۷)

علامہ جلال الدین سیوطی بھی مذکورہ آیت کو موانعات عمر بن الخطبؓ میں سے شمار کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ابن ابی حاتم اور ابن مردویہ سے ابوالاسود نے اس واقعہ اسی طرح بیان کیا ہے..... (تاریخ الخلفاء ص ۲۰۰)

مفسرین نے لکھا ہے کہ منافق مقتول کے ورثاء نے حضرت عمرؓ کے خلاف دعویٰ دائر کر دیا کہ انہوں نے بغیر دلیل شرعی کے ایک مسلمان کو قتل کر دیا ہے..... مذکورہ آیت میں اللہ تعالیٰ نے معاملہ کی اصل حقیقت واضح کر دی ہے..... اور مقتول کا نفاق ظاہر کر کے حضرت عمر بن الخطبؓ کو بری قرار دیا ہے..... اور آیت کے نزول سے آپ کے فیصلہ کی تصدیق بھی کر دی گئی ہے، بعض روایات میں ہے کہ اس واقعہ کے بعد حضرت عمر بن الخطبؓ کو فاروق کا لقب عطا کیا گیا۔ صاحب روح المعانی لکھتے ہیں.....

وفي بعض الروايات ..... وقال جبر نبلٌ إن عمر فرق

بيين الحق والباطل وسمأه النبي الفاروق رضي الله عنه

”اور بعض روایات میں ہے کہ حضرت جبرايل عليه السلام نے کہا

عمر بن الخطبؓ نے تحقیق و باطل میں فرق کر دیا ہے اور نبی کریم ﷺ نے

آپ کا نام فاروق رکھا“ (روح المعانی ج ۵ ص ۲۷)

### خلاصہ تفسیر:

یعنی جب تک یہ لوگ اے رسول ﷺ آپ کو اپنے ہرجانی مالی معاملات میں منصف اور حاکم تعلیم نہ کر لیں اور پھر آپ کے فیصلہ کے بعد اپنے دل میں کچھ بھی تنگی نہ پائیں اور آپ کے ہر فیصلہ کو خوشی سے قبول نہ کر لیں تو اس وقت تک ہرگز ان لوگوں کو ایمان نصیب نہیں ہو سکتا.....



(۲)

كَمَا أَخْرَجَكُرَبِّكَ مِنْ بَيْتِكَ يَا الْحَقِّ وَإِنْ فَرِيقًا  
قَنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَرْهُونَ<sup>۱۰</sup>

(پ، ۹، سورہ الانفال، آیت ۵)

” جیسا کہ نکلا آپ ملکہ کو آپ کے رب نے آپ کے گھر سے حق کے واسطے اور مسلمانوں کی ایک جماعت اس کو گراں سمجھتی تھی ”۔

### میدانی جنگ کے لئے فاروق عظیمؑ کی رائے اور نزول قرآن:

رسول اکرم ﷺ صحابہ کرام ﷺ سمیت ابتداء بدرا کی لڑائی میں ابوسفیان کے شام کی طرف سے آنے والے قافلہ کے تعاقب کے لئے نکلے تھے ..... جنگ کا کوئی ارادہ نہیں تھا ..... اس لئے جنگی ساز و سامان بھی ساتھ نہیں لیا تھا ..... لیکن قافلہ تو نجع کر نکل گیا ..... ابوسفیانؓ نے ایک قاصد کہ روانہ کر دیا تھا ..... جس کے بعد کفار کا ایک بڑا شکر جنگی آلات سے لیس ہو کر مسلمانوں کے مقابلہ میں آگیا تھا ..... اب رسول خدا ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ سے مشورہ کیا تو بعض لوگوں کا خیال تھا کہ جس قافلہ کے تعاقب کے لئے آئے تھے وہ تو جا چکا ہے ..... اس لئے واپس مدینہ جانا چاہیے ..... بعض صحابہ کرام ﷺ کی رائے تھی کہ چونکہ کفار مقابلہ کے لئے آچکے ہیں اس لئے ان سے پنج آزمائی کرنا ہی بہتر ہو گا ..... رسول کریم ﷺ نے کفار کے مقابلہ میں نکلنے کا مشورہ لیا تو ابو بکر بن العثیمین پھر عمر فاروق رضی اللہ عنہ اور دیگر صحابہ ﷺ نے کفار کا مقابلہ کرنے اور جہاد کے لئے تیاری کی رائے دی ..... امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں ..... کہ جب رسول اکرم ﷺ نے جنگ بدر کے موقع پر صحابہ ﷺ سے باہر نکل کر لڑنے کا مشورہ لیا تو حضرت

عمر فاروق رض نے نکلنے کا ہی مشورہ دیا تھا..... اور تب یہ آیت ..... کما اخراج کریک۔ الخ ..... نازل ہوئی۔ (تاریخ اخلفاء ص ۱۹۹)

یعنی اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کو آپ کے گھر (مدینہ منورہ) سے اپنی خصوصی تائید و حجامت اور مدد و نصرت کے ساتھ کفار کے مقابلہ میں نکالا اگر چہ کچھ لوگوں کی رائے اس کے خلاف تھی۔

یعنی اللہ نے آپ کے ذریعہ احراق حق اور ابطال باطل کر دیا.....



(۷)

مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّىٰ يُخْجَنَ فِي الْأَرْضِ  
ثُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الْآخِرَةَ وَاللَّهُ  
عَزِيزٌ حَكِيمٌ ۝ لَوْلَا كَتَبَ قَمَنَ اللَّهُ سَبَقَ لَمَسْكُمْ فِيهَا  
أَخْذُتُمْ عَذَابًا عَظِيمًا ۝

(پ ۱۰، سورۃ الانفال، آیت ۲۷ (۶۸، ۶۹))

”کسی نبی کے لیے یہ لاائق نہیں کہ اس کے پاس قیدی آئیں  
یہاں تک کہ ان کو قتل کرے زمین میں خوب ان کا خون  
بھائے تم دنیا کا مال و مثال چاہتے ہو اور اللہ آخرت چاہتا ہے  
اور اللہ غالب اور حکمت والا ہے اگر اللہ کا لکھا ہوا مقدرنہ ہو  
چکا ہوتا اس چیز کے بارے میں جو تم نے لی ہے ..... ضرور تم کو  
بڑا عذاب پہنچتا“ ۔

### محضر تذکرہ غزوہ بدرا:

اس آیت کریمہ کے متعلق کچھ لکھنے سے قبل مناسب معلوم ہوتا ہے کہ  
پہلے غزوہ بدرا کا اختصار کے ساتھ تذکرہ کر دیا جائے مقام بدرا پر کفر و اسلام کے  
درمیان پیش آنے والے مع رکے کی اہمیت کسی سے مخفی نہیں اس جنگ کو اللہ نے یوم  
الفرقان حق و باطل کے درمیان امتیاز کرنے والی کہا ہے ..... یہ مع رک رمضان  
المبارک میں پیش آیا تھا جو مہینہ بھی فرقان تھا شروع رمضان میں سرور کائنات ﷺ  
کو پتہ چلا کر ان لوگوں کا تجارتی قافلہ مال و اسباب سے لدا ہوا شام سے مکہ واپس

آرہا ہے جنہوں نے آپ ﷺ کو اور آپ ﷺ کے جان شاروں کو ظلم و ستم کی انتہا کرنے کے بعد اپنے ہی شہر..... گھر ..... مال و دولت اور اعزاء اقرباء کو چھوڑنے پر مجبور کر دیا تھا..... اس قافلہ کا قائد اور سردار ابوسفیان تھا..... آپ ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ سے قافلہ کا تعاقب کرنے کے بارے میں مشورہ کیا تو قافلہ کا پیچھا کرنے کیا ہے جب آپ ﷺ اپنے رفقاء کے ساتھ مدینہ سے باہر نکلے قافلہ تو نج کر نکل گیا..... البتہ حق و باطل کے پرستاروں کے درمیان اپنی اپنی شجاعت و بہادری کے جو ہر دکھانے اور نفاق و اخلاص اور صدق و کذب کے فوائد و مفاسد کے اظہار کا موقع میر آگیا.....

چنانچہ کفار و مشرکین رقص و سرور کی محفلیں سجائتے میں خوری کرتے ہوئے عورتوں کی آرائش و زیبائش کا اظہار کرتے متکبرانہ انداز میں اچھلتے..... کوڈتے ..... دوڑتے قبل از وقت خوشی و سمرت کے شادیاں بجاتے ..... ۹۵۰ افراد ..... سات سو اونٹ ..... سو گھوڑے ہر قسم کے اسلحہ سے لیس بڑی تعداد میں زر ہوں ..... خودوں ..... اور جنگی آلات و تھیاروں کے ساتھ نکلے جبکہ ان کے مقابلہ میں مسلمان رقص و سرور کی جگہ اللہ کا نام بلند کرتے، شراب خوری کی بجائے صحبت رسول، اخوت و بھائی بندی کا پانی پیتے، عاجزی واکساری کی چال چلتے، عشق رسول سے سرشار شہادت کے شوق سے بھر پور تین سو تیرہ کی قلیل تعداد ..... دو گھوڑے ..... ستر اونٹ اور چند تکواریں لے کر کفار کے مقابلہ میں آگئے .....

بدر کے مقام پر جب میدان کا رزار گرم ہوا تو دین اسلام کا لباس پہن کر بچوں تک نے جو شجاعت و بہادری کے جو ہر دکھائے تاریخ عالم اس کی مثال پیش کرنے سے بھی قاصر نظر آتی ہے ..... معاذ و معوذ چھوٹے بچوں نے کفر و شرک کے ستون ابو جہل کو موت کے گھاث اتار کر باطل اور غرور و تکبر کی جڑ کاٹ دی۔

صحابہ کرام ﷺ ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر جرات کے نقوش چھوڑ رہے تھے ..... حضرت ابو عبیدہ جی بن سعید کی کافروں نے ٹانگ کاٹ دی تو وہ الگ ہو کر پیٹھے جانے کی بجائے اشعار پڑھتے ہوئے کفار کا مقابلہ کرتے رہے .....

فان يقطوا رجلی فانی مسلم ارجی به عیشا من الله عالیا  
والبسنی الرحمن من فضل منه لباسا من الاسلام غطی المساویا  
”اگر کافروں نے میری ثانگ کاٹ دی ہے تو کوئی مصالقہ  
نہیں کیونکہ اس کے صلہ میں میں اللہ سے بلند عیش کا امیدوار  
ہوں ..... اور اس لیئے کہ اللہ نے محض اپنی مہربانی سے مجھ کو  
اسلام کا لباس پہنا یا جس نے تمام برائیوں کو ڈھانپ لیا۔“

معرکہ جب اپنے جو بن کو پہنچا انجام کاراللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو فتح  
مبین سے سرفراز فرمایا ..... کفار کے ستر آدمی قتل اور ستر کو گرفتار کر لیا گیا ..... مقتول  
افراد کی لاشوں کو ایک کنویں میں ڈال دیا گیا .....

جس پر حضرت حان بن ثابت نے ایک طویل قصیدہ کہا ہے!

لما ينـا دـيـهـم رـسـوـل اللـه

## قذ فناهم كبا كب في القليب

جب ہم نے مقتول کافروں کو کنویں میں پھینک دیا تو رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وسلم نے ان کو آواز دی۔

الم تجلوا حد يشي كان حقا

وامر الله يا خذ بالثلوب

”کیا تم نے ہماری بات کو حق نہیں پایا اور اللہ تو دلوں کا  
مالک ہے۔“

فما نطقوا ولو نطقو لقالوا  
 صدقٌ و كنْتَ ذا رأي مصيّب  
 پس انہوں نے کوئی جواب نہ دیا اگر بالفرض جواب دیتے بھی تو یہی  
 کہتے کہ آپ نے سچ کہا اور آپ ہی کی رائے درست تھی.....  
اسیران بدر کی بابت مشورہ فاروق عظیمؓ کی رائے اور تائید ایزدی:  
 مدینہ منورہ پہنچ کر رسول اللہ ﷺ نے گرفتار کئے جانے والے کافروں  
 کے بارے میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے رائے اور مشورہ طلب کیا علام ابن کثیر نقش  
 کرتے ہیں.....

عَنْ عَلَىٰ قَالَ جَاءَ جَبْرِيلُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 يَوْمَ بَدْرٍ فَقَالَ خَيْرُ الْأَصْحَابِ فِي الْأَسْأَرِ  
 حَفْرَتْ عَلَىٰ فَرِمَّا تَّمَّاً ہے کہ بدر کے قیدیوں کے بارے  
 میں ..... نبی ﷺ کے پاس حضرت جبرايل عليه السلام آئے اور  
 فرمایا ان شاوا الفدا و ان شاوا القتل ..... کہ اپنے صحابہ کو دو بار  
 توں میں سے ایک میں اختیار دیجئے کہ وہ ان سے فدیہ لے  
 کر چھوڑ دیں یا انہیں قتل کر دیں۔

(تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۳۲۶)

فدویہ کی صورت میں آئندہ سال تمہارے سر قتل کئے جائیں گے کہ قتل  
 و فدیہ میں یہ اختیار ایسا ہی تھا جیسے معراج میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو دودھ  
 اور شراب میں اختیار دیا گیا تھا آپ نے جب دودھ کو پسند کیا تو حضرت جبرا  
 ئیل عليه السلام نے کہا آپ نے فطرت کو اختیار کیا ہے اگر آپ شراب کو اختیار کرتے تو  
 آپ کی امت بہک جاتی۔

بہر حال آپ نے جب قید یوں کے بارے میں رائے طلب کی تو  
حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کہا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم ان سے فدیہ لے کر چھوڑ دیا  
جائے ممکن ہے یہ خود اسلام قبول کر لیں یا ان کی اولاد میں سے کچھ لوگ اسلام کے  
داعی بن کر اٹھیں..... اور جو فدیہ ملے گا اس سے جنکی ساز و سامان خرید لیا جائے گا  
اور جو سال آئندہ قتل ہوں گے وہ شہادت کا مرتبہ پائیں گے..... حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ  
کی رائے کی بہت سارے صحابہ نے حمایت کی ان میں کچھ لوگ وہ بھی تھے جن  
کے پیش نظر مالی منفعت تھی جبکہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے کھڑے ہو کر کہا یا  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم! صرت اعنًا قهم فا عرض عنہ النبی صلی اللہ علیہ وسالم یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم  
ان کی گرد نہیں اڑا دی جائیں آپ نے ان سے منہ پھیر لیا.....

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی رائے یہ تھی کہ یہ افار و مشر کھجور سے  
سردار ہیں ان کو قتل کر دیا جائے گا تو اسلام کا رب و دبپ کفر و شرک کے ایوانوں  
تک پہنچ جائے گا اور کافروں کا سر ثوٹ جائے گا آئندہ مخالفین اسلام کو دین حق  
کے مقابلہ میں آنے کی جرات نہیں ہوگی..... حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی اس رائے سے  
اتفاق کرنے والے ایک صحابی حضرت سعد بن معاذ رضی اللہ عنہ تھے.....

لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم نے اپنی شان رحمت و رافت رحمدی و زم دل کے  
پیش نظر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی رائے کو پسند کیا.....

عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ  
کی رائے سن کر فرمایا اے عمر! تیری شان حضرت نوح علیہ السلام اور موسی علیہ السلام جیسی ہے۔  
جنہوں نے اپنی اپنی قوم کے سر کشوں کیلئے بد دعاء کی تھی.....

اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے کہا اے ابو بکر رضی اللہ عنہ! تیری شان حضرت ابرا  
ہیم علیہ السلام جیسی ہے جنہوں نے عرض کیا تھا اے اللہ میری پیروی کرنے والے تو

میرے ہیں..... جو میرے مخالف ہیں وہ بھی تیری معافی اور بخشش کے محتاج ہیں۔

فديه لے کر چھوڑنے پر تنبیہ:

خلاصہ کلام..... آپ نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق فدیہ لے کر رہا کرنے کا حکم دیا تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی رائے کو پسند کیا گیا اور جن کے پیش نظر مالی منفعت تھی ان کو..... تریدون عرض الدنیا.....

فرما کر تنبیہ کی گئی اور یوں شان فاروقی کا بارگاہ ایزدی سے اعلان واظہار کر دیا گیا..... ماکان لنبی۔ الخ..... کسی نبی کیلئے لاکن نہیں کہ اس کے پاس قیدی آئیں یہاں تک کہ وہ زمین میں ان کا خوب خون بھائے.....

بعض روایات میں ہے..... کہ ممکن ہے ان لوگوں کو سخت سزا دی جاتی جنہوں نے صرف مالی فائدہ کو منظر رکھ کر رائے دی تھی لیکن وہ چیز مانع آئی جو خدا پہلے طے کر چکا اور لکھ چکا ہے اور وہ یہ تھا اللہ نے بد ری صحابہ کو عذاب نہ دینا طے کر لیا تھا۔ (ابن کثیر ص ۲۳۲ ج ۲)

علامہ محمود آلوی محمد بن اسحاق سے نقل کرتے ہیں.....

لَوْ انْزَلْتِ مِنَ السَّمَاوَاتِ عَذَابًا لَمَا نَجَّا مِنْهُ غَيْرُ عُمَرَ بْنِ الخطَّابِ وَ سَعْدَ بْنِ مَعَاذَ لِقَوْلِهِ كَانَ الْأَئْخَانُ فِي الْقَتْلِ  
احب الی روح المعانی۔ (ج ۱۰ ص ۳۵)

گر آسمان سے عذاب نازل ہوتا تو عمر بن خطاب اور سعد بن معاذ رضی اللہ عنہم کے علاوہ کوئی نہ پچتا کیونکہ اللہ تعالیٰ کو ان قید یوں کی خون ریزی پسند تھی..... حضرت نبی کریم ﷺ اور حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ عتاب ربانی سن کر رو پڑے..... حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں میں نے رونے کا سبب دریافت کیا۔

ابکی للذی عرض علی اصحابک من اخذ هم الفدا  
لقد عرض علی عذاب هم ادنی من هذہ الشجرۃ صحیح  
مسلم۔ (ص ۹۳ ج ۲ مسند احمد ص ۳۳ ج ۱)

آپ نے فرمایا تیرے ساتھیوں پر فدیہ لینے کی وجہ سے من جانب اللہ  
جو عذاب پیش کیا گیا اس کی وجہ سے روتا ہوں میرے سامنے ان کا عذاب اس  
درخت کے قریب پیش کیا گیا..... ان روایات سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کو حضرت  
فاروق عظیم رض کی رائے پسند تھی جس کے مطابق سورۃ الانفال کی مذکورہ بالا آیا  
ت میانت نازل ہوئیں.....

(۸)

وَلَا تُصِلُّ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبْدَأَ وَلَا تُقْمِدُ عَلَىٰ قَبْرِهِ  
إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَا أَتَوْا وَهُمْ فَسِقُونَ

(پ ۱۰، سورۃ التوبہ، آیت ۸۲)

”اور کبھی نماز نہ پڑھیں ان میں سے کسی پر جو مر جائے اور نہ  
ہی کھڑے ہوں اس کی قبر پر بیٹک وہ اللہ اور اس کے رسول  
کے منکر ہیں اور وہ نافرمان مر گئے۔“

### رئیس المناقیین عبداللہ بن ابی کا مختصر تعارف:

اس آیت کریمہ کے مضمون کی وضاحت کے لئے رئیس المناقیین عبداللہ  
بن ابی کا تعارف قدرے تفصیل سے لکھا جاتا ہے..... عبداللہ بن ابی مدینہ منورہ کا  
رہائشی تھا..... بڑا ہوشیار و چالاک تجربہ کار اور مکار آدمی تھا..... آفتاب و ماہتاب  
رسالت کے مدینہ میں آمد و تشریف آوری سے قبل سرداری کا متنبی و خواہش مند  
تھا..... یثرب کی سرداری کا فیصلہ اس کے لئے ہو چکا تھا..... اور اس کے لئے تاج  
بھی بنایا جا چکا تھا..... صرف باقاعدہ اس کی قیادت کا اعلان ہونا باقی تھا..... لیکن  
شم لاضھی کے سامنے نفاق کی ظلمت قیادت کی روشنی کیسے حاصل کر سکتی تھی  
حضور ﷺ کی مدینہ آمد سے اس کے منصوبے خاک میں مل چکے تھے..... اس کو اپنی  
سرداری کی ناکامی کا سخت قلق اور افسوس تھا..... اس لئے مصلحت مسلمان ہو گیا تھا  
باطن کفر و نفاق سے بھرا ہوا تھا..... صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے درمیان تصادم کرانے  
اور دور جاہلیت کی طرح بعض و عناد اور قتل و قتل کی آگ سلاگانے کی فکر میں رہتا  
تھا..... اس قسم کا ایک واقعہ اس وقت پیش آیا جب رسول اللہ ﷺ کو بنی

امصلحان کے سردار حارث ابی ضرار کے مقابلہ میں نکلے چشمہ مرسیع پر پانی کے سلسلہ میں ایک مہا جراور انصاری کے درمیان کچھ ناخونگوار واقعہ پیش آگیا تو انصاری نے یا لالا انصار اور مہا جرنے یا للہما جرین کہہ کر پکارا قریب تھا کہ حالات خراب ہو جاتے رسول اللہ ﷺ کو بروقت پتہ چل گیا! آپ نے فرمایا یہ کیسی جاہلیت کی آوازیں ہیں ..... دعوہا فانہا منتبہ ..... ان باتوں کو چھوڑو یہ گندی اور بد بو دار ہیں .....

عبداللہ بن ابی اور کچھ منافقین بھی اس موقع پر موجود تھے ..... نفرت کی چنگاری سلاگانے کا موقع غنیمت جان کر ابن ابی نے انصاری سے کہا کہ تم نے مہا جرین کو اپنے سروں پر مسلط کر رکھا ہے ..... کل تک یہ لوگ تمہارے محتاج تھے آج ہمارے یہی خلاف بولنے لگے ہیں ..... مدینہ میں جا کر عزت والے ذلت والے کو نکال باہر کریں گے .....

حضرت زید بن ارقم (جو چھوٹے تھے) نے ابن ابی کی یہ گفتگو سن لی اور خدمت نبوی ﷺ میں حاضر ہو کر سارا واقعہ سنا دیا ..... حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ بھی رسول اللہ ﷺ کے پاس موجود تھے اجازت مانگی کہ ابن ابی کا سرکاث لاوں ..... آپ ﷺ نے یہ کہہ کر اجازت نہ دی کہ لوگ کہیں یہ نہ کہنے لگیں محمد ﷺ اپنے ہی اصحاب کو قتل کروانے لگے ہیں .....

عبداللہ بن ابی کے بیٹے کا نام بھی عبد اللہ تھا جو سچے اور مخلص مسلمان صحابی تھے ..... جب ان کو اس واقعہ کا علم ہوا ..... حضور ﷺ کے پاس آئے ..... عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ مجھے معلوم ہوا ہے کہ آپ میرے والد کو قتل کرواانا چاہتے ہیں ..... کسی اور کو میرے والد کے قتل کی اجازت نہ دیں کہ کہیں شفقت پدری کے جوش میں میں باپ کے قاتل کو قتل کر کے مسلمان کے خون بھانے کا

مرتکب نہ بن جاؤں ..... لہذا اگر آپ کی طرف سے اشارہ ہو تو میں خود اپنے باپ کا سرکاث کر حاضر کر دیتا ہوں اس کو حضور ﷺ نے قتل کی اجازت نہ دیتے ہوئے والد کے ساتھ حسن سلوک کا حکم دیا .....

ایک روایت میں عبد اللہ بن ابی کے بیٹے حضرت عبد اللہ نے مدینہ میں داخل ہونے سے قتل اپنے والد کا دامن تھام لیا تھا جب تک ابن ابی رسول اللہ ﷺ کے عزت والا ہونے کا اعتراف نہ کیا مدینہ میں داخل نہیں ہونے دیا تھا .....

### واقعہ افک:

حضرت عائشہؓ کے خلاف منافقین نے جو طوفان کھڑا کر دیا تھا اس کا مرکزی کردار بھی عبد اللہ بن ابی تھا ..... اسی کے بارے میں رسول اکرم ﷺ نے منبر پر رونق افروز ہو کر فرمایا ..... من یعدنی من رجل قد بلغنى اذاه فی اهل بیتی ..... اے گروہ مسلمین کون ہے جو میری اس شخص کے مقابله میں مدد کرے جس نے مجھ کو میرے اہل بیت کے بارے میں ایذاء پہنچائی ہے ..... غرضیکہ عبد اللہ بن ابی ظاہر اسلام اور باطن اسلام ان کا سخت ترین دشمن تھا .....

### عبد اللہ بن ابی کی موت اور فاروق اعظمؑ کی رائے:

جب مدینہ منورہ میں عبد اللہ بن ابی کی وفات ہو گئی ..... تو حضرت عبد اللہ حضور ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ میرے والد نے وصیت کی تھی کہ اسے آپ ﷺ کی قمیض میں کفن دیا جائے ..... آپ ﷺ نے اپنی قمیض دے دی .....

ایک روایت میں ہے کہ بدر میں جو لوگ قید ہو کر آئے تھے ان میں آپ

کے پچھا حضرت عباس رضی اللہ عنہ بھی تھے..... ان کو کسی کی قمیض پوری نہ آتی تھی عبد اللہ بن ابی نے اپنی قمیض حضرت عباس رضی اللہ عنہ کو دے دی تھی جوان کے بدن پر پوری آگئی تھی..... آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی قمیض اس کے بدلے میں دی تھی.....

پھر حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہ نے نماز جنازہ پڑھانے کی درخواست بھی کی جو قبول کر لی گئی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دعائے مغفرت کی اس کے مند میں لحاب بھی ڈالا..... جب آپ جنازہ کے لئے کھڑے ہوئے تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے آپ کا کپڑا کپڑا لیا اور عرض کیا..... کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ شخص ہے..... جس نے فلاں فلاں موقعہ پر یہ یہ کہا تھا اللہ نے آپ کو منافقین کے لئے استغفار سے بھی منع کیا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ نے مجھے استغفار کا اختیار دیا ہے میں ستر سے (۷۰) بھی زیادہ دفعہ اس کے لئے استغفار کروں گا.....

اس وقت یہ آیات نازل ہوئی اور آپ کو منافقین کے جنازہ اور دعائے مغفرت سے کلیتہ روک دیا گیا.....

خلاصہ کلام یہ کہ مذکورہ آیت بھی ان آیات میں سے ہے جو حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق نازل ہوئیں علماء ان کثیر روایت نقل کرتے ہیں۔

فقام رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم لیصلی علیہ فقام

عمر فاخذ بشوب رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم فقال يا

رسول الله تصلی علیہ و قد نهات ریک ان تصلی علیہ؟

فقال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم انما خیرنى الله فقال

(استغفر لهم اولاً تستغفر لهم ان تستغفر لهم سبعين

مرة فلن يغفر الله لهم) وسازید على السبعين ..... قال

انه ..... منا فق قال فصلی علیہ صلی اللہ علیہ وسلم فائز

ل الله عز وجل ایہ (ولا تصل علی احد منهم مات ابدا

ولا تقم علی قبرہ کذا) (رواه مسلم)۔ (ثم روایہ البخاری

مسند احمد ج ۱۲ بخاری ج ۲ ص ۴۷۳)

”چنانچہ آپ جنازہ پڑھانے کے ارادہ سے اٹھے لیکن حضرت عمر رض نے آپ کا دامن تھام لیا اور عرض کیا کہ حضور ﷺ آپ اس کے جنازے کی نماز پڑھائیں گے حالانکہ اللہ نے آپ کو اس سے منع کیا ہے..... آپ نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے مجھ کو اختیار دیا ہے (کہ تو ان کے لیے استغفار کریا نہ کر اگر آپ ان کے لیے ستر مرتبہ بھی استغفار کریں گے تو بھی اللہ ان کو نہ بخشنیں گے) میں ستر سے زیادہ مرتبہ استغفار کراؤ گا..... حضرت عمر رض نے کہا یا رسول اللہ یہ منافق تھا..... تاہم آپ نے اس جنازے کی نماز پڑھائی اس پر یہ آیت اتری (ولا تصل -الخ)۔ (تفہیر ابن کثیر ج ۲ ص ۳۷۸)

علامہ آلوی لکھتے ہیں: واکثر الروایات الْمُعَلَّبَةُ وَانْ عَمْرُ  
احب عدم الصلة عليه وعد ذلك احد موافقاته للوحى  
(روح المعانی ج ۱۰ ص ۱۵۲)

”زیادہ تر روایات سے پتہ چلتا ہے کہ آپ نے عبد اللہ بن ابی کا جنازہ پڑھایا تھا..... اور حضرت عمر رض کو اس کا جنازہ پڑھانا پسند نہ تھا..... اور اس آیت کو بھی حضرت عمر رض کی رائے کے مطابق نازل ہونے کے بعد حضور ﷺ کسی منافق کا نہ تو جنازہ پڑھاتے تھے اور نہ ہی اس کی قبر پر کھڑے ہوتے

تھے، اسکے بعد امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا طرز عمل بھی یہی رہا ہے کہ جس کی نماز جنازہ میں حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ شرکت نہ کرتے تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ بھی اس میں شریک نہ ہوتے ..... کیونکہ حضرت حذیفہ کو حضور ﷺ نے منافقین کے نام بتلادیئے تھے اسی وجہ سے انھیں راز دار رسول کہا جاتا تھا حتیٰ کہ ایک مرتبہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ ایک شخص کے جنازہ کے لیے کھڑے ہوئے ہی تھے کہ حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ نے اشارہ سے نماز پڑھانے سے منع کر دیا۔

(تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۳۷۹)



(۹)

فَتَبَرَّكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ⑤

(پ ۱۸، سورہ المؤمنون، آیت ۱۲)

”پس اللہ تعالیٰ بڑے برکت والے ہیں جو سب سے بہتر پیدا کرنے والے ہیں۔“

### خلقت انسانی کے مدارج:

اس سے پہلی آیات میں دنیا و آخرت کی کامیابی ظاہر و باطن کی پاکی اور مومنین کے اوصاف کا ذکر تھا..... اس آیت میں انسانی تخلیق کی وضاحت کی گئی ہے کہ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو ساری زمین کی منتخب مٹی سے پیدا کیا اس کے بعد باقی تمام انسانوں کو نطفہ (پانی کی بوند) سے معرض وجود میں لائے اور نطفہ کو زمینی غذاوں سے مرکب کر کے تخلیق انسانی جاری کر دیا گیا..... اور اس کے بعد دو (۲) آیتوں میں خلقت انسانی کے تقریباً سات مدارج بیان کیے گئے ہیں ..... سب سے پہلے سلاطہ من طین .....

دوم نطفہ (پانی کی بوند) سوم علقہ (بجا ہوا خون) چہارم مضغہ (گوشت کی بوٹی) پنجم عظام (ہڈیاں) ششم ہڈیاں پر گوشت چڑھانا ساتواں دور تخلیق کا یعنی روح پھونکنا .....

جب اللہ تعالیٰ نے مٹی اور پھر نطفہ کو مختلف احوال واشکال اور مدارج سے گزار کر سمیع و بصیر اور جیتا جا سکتا مکمل انسان تخلیق کرنے کی قدرت کا اظہار کر دیا تو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی زبان سے یہ آیت سن کر بے ساختہ ..... فتبارک اللہ احسن الخالقین ..... کے الفاظ ادا ہوئے .....

(نمبر اسلامہ ..... چنی ہوئی ..... نچوڑی ہوئی ..... خلاصہ ..... ازسل ..... کسی چیز کو کسی چیز سے کھینچتے ..... سوتے اور نچوڑنے کے ہیں اسی مشتق ..... لغات القرآن ..... ج ۲۳ ص ۲۲۰)

چنانچہ ابن الی حاتم رضی اللہ عنہ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے نقل کرتے ہیں ..... کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے فرمایا!

وافتقت ربی ووافقنی فی اربع نزلت هذہ الایة ..... ولقد  
خلقنا الانسان من سلالۃ من طین ) الایه قلت انا فتبارت  
الله احسن الخالقین فنزلت (فتبارت الخ

”کہ میں نے اپنے رب سے اور اللہ نے مجھ سے چار باتوں  
میں موافقت کی ہے ..... ان میں سے ایک یہ کہ جب یہ آیت  
ولقد خلقنا الانسان - الخ نازل ہوئی تو میں نے کہا فتبارت  
الله احسن الخالقین (پس اللہ بڑے برکت والے ہیں جو  
سب سے بہتر پیدا کرنے والے ہیں) تو اسی کے مطابق  
قرآن پاک کی یہ آیت نازل ہوئی ..... بعض نے اس کی  
نسبت حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی طرف کی ہے ..... لیکن علامہ ابن  
کثیر نے یہ کہہ کر کہا کہ معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ مدینہ میں مسلمان  
ہوئے تھے اور یہ سورت کمی ہے اس نسبت کو ضعیف قرار دیا  
ہے۔ (تفسیر ابن کثیر ج ۳ ص ۲۲۱، الدر المختار ج ۵ ص ۷) علامہ  
سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اس کو حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے متعلق لکھا  
ہے۔ (تاریخ اخلفاء ص ۱۹۸)

علامہ محمود اللوی حضرت انس سے نقل کرتے ہیں ..... علامہ

ان عمر کان یفتخر بذالک و یذکر انہا احمدی موافقانہ  
الاربع لدیہ عزو جل ..... (روح المعانی ج ۱۸ ص ۱۶)

”کہ حضرت عمرؓ اس بات پر فخر کرتے ہوئے کہا کرتے تھے کہ  
یہ آیت (فَتَبَارَكَ اللَّهُ - النَّحْشُورُ ) بھی ان کی موافقات اربعہ میں  
سے ایک ہے۔“



(۱۰)

وَلَوْلَا إِذْ سَمِعَتُمُوهُ قُلْتُمْ مَا يُكُونُ لَنَا آنٌ تَكَلَّمَ بِهذَا

سُبْحَانَكَ هَذَا أَبْهَتَانُ عَظِيمٌ

(پ ۱۸، سورۃ النور، آیت ۱۶)

”تم نے ایسی بات کو سنتے ہی کیوں نہ کہہ دیا کہ ہمیں ایسی بات منہ سے نکالنی بھی لا تھی نہیں ..... خدا یا تو پاک ہے ..... یہ تو بہت بڑا بہتان اور تہمت ہے“ -

### محضرواقعہ افک ..... فاروقی رائے اور تائید ایزدی:

۵۵ کو پیش آنے والے غزوہ مرسیع میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا حضور ﷺ کے شریک سفر تھیں ..... غزوہ سے واپسی پر جب قافلہ ایک منزل پر شہر اتو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو قضاۓ حاجت کے لیے جانا پڑ گیا ..... قافلہ والے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو ہودج میں بیٹھا سمجھ کر روانہ ہو گئے ..... آپ جائے قافلہ پر آکر چادر لپیٹ کر بیٹھ رہیں ..... پیچھے سے حضرت صفوان بن معطل رضی اللہ عنہ نگرانی کرتے آرہے تھے ..... انھوں نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو وہاں پا کر تجب سے کلمہ استرجاع یعنی انا اللہ - اللہ پڑھا ..... اور زوجہ رسول ﷺ کو اونٹ پر بیٹھا کو خود پیچھے چلانا شروع کر دیا اور دوپھر کے وقت قافلہ کے ساتھ جا ملے تھے ..... عبد اللہ بن ابی مذاق نے اس صورت حال کو دیکھ کر واہی بتاہی بکنا شروع کر دی ..... حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو اس قصہ کی ایک ماہ تک مطلق کوئی خبر نہ ہوئی ..... آخر ایک دن جب ام مسطح نے آگاہ کیا تو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے باتھوں کے طوٹے اڑ گئے ..... بدنب پر کچکی لرزہ اور شدید بخار ہو گیا ..... رسول اکرم ﷺ کی

اجازت سے اپنے والدین کے گھر چلی گئیں ..... ادھر رسول اکرم ﷺ بھی تقریباً ایک ماہ سے اس واقعہ کی وجہ سے سخت اضطراب میں مبتلا تھے ..... منافقین نے بھی طوفان بدتریزی کو تیز سے تیز کرنے میں کوئی کسر باقی نہیں اٹھا رکھی تھی ..... صورت حال انتہائی علیحدی اختیار کر چکی تھی ..... رسول اکرم ﷺ اطمینان قلب کیلئے حضرت اسماء رضی اللہ عنہ ..... حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہ ..... حضرت بریرہ رضی اللہ عنہ کے علاوہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے بھی مشورہ طلب کر رہے تھے .....

علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں ..... کہ جب حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے بھی مشورہ طلب کیا گیا تو انہوں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ ﷺ آپ کا نکاح کس نے کیا تھا؟ حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا اللہ نے ..... اس وقت حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ حضور ﷺ کیا آپ یہ خیال کرتے ہیں کہ آپ کے رب نے آپ سے ان کے عیب کو چھپایا ہوگا بخدا یہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا پر سب کچھ بہتان ہے ..... اور بے ساختہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی زبان سے یہ الفاظ ادا ہوئے ..... سبحانک هذَا بہتان عظیم .....

بس اس طرح یہ آیت نازل ہو گئی ..... تاریخ الحلفاء ص ۱۹۹

بخاری شریف کے بخشی لکھتے ہیں کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر بہتان کے بارے میں جب حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے رائے لی گئی تو انہوں نے کہا ..... یا رسول اللہ من زوجکها قال اللہ تعالیٰ قال انتظن ان ریک ولس علیک فیها سبحانک هذَا بہتان عظیم فا نزل اللہ ذکرہ .....

صاحب الریاض بخاری ج ۲ ص ۲۰۶ ۷ حاشیہ نمبر ۷

ترجمہ: یا رسول اللہ آپ کا حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے نکاح کس نے کیا تھا؟ آپ ﷺ نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے ..... حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا کیا آپ ﷺ یہ خیال

کرتے ہیں کہ آپ ﷺ کے رب نے آپ سے (معاذ اللہ) خیانت و دھوکہ کیا ہے؟ اللہ تعالیٰ پاک ہے ..... یہ بہت بڑا بہتان ہے پس اللہ تعالیٰ نے انہی الفاظ میں آیت نازل کر دی ..... بہر حال حضرت عائشہؓ کو منافقین کے افتراء و بہتان کی وجہ سے شدید کرب و اضطراب میں رہنا پڑا تھا ..... کہ قصہ سے آگاہی کے بعد تقریباً دو دن دو راتیں آپ نے آنسو بھاتے گزار دیئے تھے ..... ایک روایت کے مطابق تو قصہ کا پتہ چلنے کے بعد ان پر بے ہوشی طاری ہو گئی تھی ..... رنج والم کے پہاڑوں تک اللہ تعالیٰ سے پاکدامنی کے اعلان و اظہار پر بھی پر امید تھیں ..... چنانچہ تقریباً دس آیات میں حضرت عائشہؓ کی طہارت و نزاہت احسان و پاکدامنی میں اتار کر منافقین کے افتراء و بہتان کو بے نقاب کرتے ہوئے فرمایا ..... ولو لا اذ سمعتموا قلتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا۔ الخ ..... یعنی مسلمانوں کو سنتے ہی بلا چون و چرا یہ کہہ دینا چاہیے تھے کہ خاتم الرسل کی زوجہ محترمہ کی طرف ایسی نامناسب بات کی نسبت افتراء و بہتان ہی ہو سکتا ہے اور ہم ایسی لغو بات کو اپنی زبانوں پر بھی نہیں لاسکتے ..... اللہ تعالیٰ پاک ہیں یہ تو بہت بڑا بہتان ہے ..... علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ کے مطابق بھی اس آیت کے یہ الفاظ ..... سبحانک هذـا۔ الخ ..... حضرت عمرؓ کی رائے کے مطابق نازل ہوئے اور انہوں نے بھی اس کو موافقات عمرؓ میں شمار کیا ہے۔



(11)

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا دَخَلُوكُمُ الَّذِينَ مَلَكْتُ أَيْمَانَكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَنْلَغُوا الْحُلْمَ مِنْكُمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ مِّنْ قَبْلِ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثَيَابَكُمْ قِنَ الظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَاةِ الْعِشَاءِ

(پ، ۱۸، سورۃ النور، آیت ۵۸)

”اے ایمان والو! تم سے تمہاری ملکیت کے غلاموں کو اور انہیں بھی جو تم سے بلوغت کونہ پہنچے ہوں اپنے آنے کی تین وقوتوں میں اجازت حاصل کرنا ضروری ہے نماز فجر سے پہلے اور دوپہر کے وقت جب تم اپنے کپڑے اتار رکھتے ہو..... اور عشاء کی نماز کے بعد۔“

اسلام ایک عالمگیر نظام ہے ..... جوانانی فلاج سے متعلق ہر مسئلہ بیان کرتا ہے ..... عفت و عصمت ..... طہارت و نزاہت اور پاک دامنی پر زور دیتا ہے ..... بے حیائی اور فواحش و منکرات سے روکتا ہے اور یہ اس بات سے بھی منع کرتا ہے جو عفت و عصمت کے خلاف اور بے حیائی کی دعوت دیتی ہو ..... تاکہ ایک صاف ستمرا معاشرہ قائم ہو سکے ..... ایسے معاشرہ و ماحول کے قیام کے لئے اللہ تعالیٰ نے سورۃ نور کے اندر کچھ احکام و ضوابط نازل کئے ہیں ..... چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ..... یا یہا الذین آمنوا لَا تدخلوا بیوتا غیر بیوتکم حتی تستأنسوا و تسلموا علی اهلها۔ الخ۔

یعنی کسی کے گھر میں صاحب خانہ کی اجازت کے بغیر داخل مت ہو کیونکہ فطرۃ انسان اپنے گھر میں جتنی آزادی محسوس کرتا ہے..... ایسی آزادی محسوس کرتا ہے..... ایسی آزادی و سکون کسی اور جگہ نہیں پاتا..... اگر اس کے اندر بھی کسی کے جب چاہے خلل انداز ہو جانے کا اندیشہ و خطرہ لاحق رہے تو اپنے ہی گھر میں آدمی بہت سارے خصوصی اعمال و افعال کو اطمینان و سکون حربیت و آزادی اور جمیعی کے ساتھ بجا نہیں لاسکتا..... اسلام کے اس حکم نے جہاں صاحب خانہ کو آزادی و سکون فراہم کیا ہے وہاں انسداد فواحش اور اس کے دواعی کا سدہ باب بھی کیا ہے..... چنانچہ اس آیت کے نازل ہوتے ہی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور صحابیات رضی اللہ عنہم نے دنیا کے سامنے بہترین اسوہ حسنہ پیش کر دیا تھا..... اور کوئی صحابی دوسرے کے گھر میں بلا اجازت داخل ہونے کا سوچتا بھی نہ تھا.....

### حصول اجازت کا طریقہ:

بعض روایات میں آتا ہے کہ جب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کسی کے دروازے پر جاتے تو پہلے السلام علیکم کہتے ..... پھر اندر داخل ہونے کی اجازت طلب کرتے ..... علامہ ابن کثیر نقل کرتے ہیں کہ جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازہ پر جاتے تو یہ الفاظ کہتے ..... السلام علی رسول الله السلام علیکم ایدخل عمر ..... ایک دفعہ خود جناب رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ کے مکان پر تشریف لے گئے تین مرتبہ سلام کہا جب کوئی جواب نہ آیا تو واپس چل دیئے ..... سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ پیچھے سے دوڑ کر ملے اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ میں نے آپ کا سلام سن کرتیوں دفعہ جواب بھی دیا تھا صرف آپ کی دعاوں کے حصول کے ارادہ سے آہستہ جواب دیتا رہا..... ایک اور موقع پر حضرت ابو موسی رضی اللہ عنہ

نے حضرت فاروق عظیم صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازے پر تین مرتبہ اذن طلب کی کوئی جواب نہ آنے پر واپس لوٹ گئے..... حضرت عمر صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقات پر کہا کہ حضور ﷺ سے اجازت کا ہمیں ایسا بھی طریقہ تعلیم دیا گیا ہے..... اس سے معلوم ہوا کہ جب کوئی کسی کے مکان پر جائے تو پہلے سلام کہنے پھر اجازت طلب کرے..... نیز ایک روایت سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ سلام کے بعد اپنا تعارف طلب کرے.....

### اقارب و محارم کیلئے خاص اوقات میں اجازت مانگنے پر فاروقی رائے اور نزول لیتہ:

بہر حال اس آیہ کریمہ میں اجنبی کے گھر جانے کے آداب اور طریقہ تعلیم دیئے گئے ہیں..... اس میں اقارب اور رشتہ داروں پر حصول اذن کا کوئی حکم لاگو کیا گیا ہے..... نہ ہی کوئی پابندی عائد کی گئی ہے..... بلکہ اس آیہ کے نازل ہونے کے بعد تک اقارب اور ہر وقت آنے جانے والوں کو (خدمام وغیرہ) بلا اجازت ہی گھر میں جب چاہیں داخل ہونا درست تھا..... اور اقارب کے لئے خاص علیحدہ اجازت حاصل کرنے کا حکم نہ تھا..... جس سے حرج واقع ہو رہا تھا اس لئے بعض حضرات اس سلسلہ میں بھی نزول حکم کے متظر تھے..... چنانچہ علامہ جلال الدین سیوطی حضرت عمر صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق لکھتے ہیں کہ ایک روز حضرت عمر صلی اللہ علیہ وسلم سور ہے تھے..... اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک غلام بے دھڑک (بغیر اجازت طلب کئے) اندر چلا آیا..... اس وقت آپ نے دعا فرمائی کہ الہی بغیر اجازت کے داخل ہونا حرام فرمادے..... پس آیت استینداق ..... یا یہا الذین امنوا بیسْتا ذکرِ  
الذین ملکت ایمانکم۔ اخ..... نازل ہوئی تاریخ الخلفاء ص (۲۰۰)

حاشیہ بخاری میں ہے:

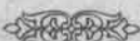
ماروی ابن عباس انہ صلی اللہ علیہ وسلم ارسل غلاما  
 من الانصار الی عمر بن الخطاب وقت الظہرہ لید عوہ  
 فدخل فری علی حالہ کرہ عمر رویتہ علیہما فقال یا  
 رسول اللہ و ددت لو ان اللہ امرنا ونهانا فی حال  
 الاستیزان فنزلت یا یہا الذین امتو یا ستدکم الخ رواہ  
 ابو الفرج وصاحب الفضائل فقال بعد قوله فدخل علیہ  
 وکان نائما و قد انکشاف بعض جسده فقال اللهم حرم  
 الدخول علینا فی وقت نومنا فنزلت.....

(بخاری کتاب الشیرج ص ۲۰۶ حاشیہ)

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضور ﷺ نے ایک انصاری غلام کو  
 حضرت عمر بن الخطاب کے پاس آئیں بلانے کے لئے بھی بھیجا غلام داخل ہوا تو حضرت  
 عمر بن الخطاب کچھ اس حالت میں تھے کہ ایسے وقت اس کا آنا پسند نہ کیا تو حضرت  
 عمر بن الخطاب نے حضور ﷺ سے عرض کیا کاش اللہ ہمیں اجازت لے کر کسی کے پاس  
 جانے کا حکم فرمادیں ..... اور بغیر اجازت کے داخل ہونے سے منع کر دیں .....  
 جس پر یہ آیت نازل ہوئی ..... یا یہا الذین امتو - الخ ..... نازل ہوئی، اس  
 روایت میں یہ بھی ہے جب غلام داخل ہوا تو حضرت عمر بن الخطاب کے حالت نیند میں  
 ہونے کی وجہ سے بدن کا کچھ حصہ کھل گیا تھا جس پر حضرت عمر بن الخطاب نے دعا کی کہ  
 اللہ ہمارے سونے کے اوقات میں بلا اجازت داخل ہونا حرام فرمادے اس پر  
 مذکورہ آیت نازل ہوئی .....

بعض نے حصول اذن کے سلسلہ میں حضرت عمر بن الخطاب کی رائے کے  
 مطابق نازل ہونے والی آیت سے وہ آیت مرادی ہے جس میں حصول اذن و

اجازت کا اوقات واقارب کی تخصیص کے بغیر عمومی حکم سے تعلق ہے یعنی  
یا یا هؤلئے الذین امنوا الا تدخلوا - الخ..... لیکن تاریخ الخلفاء میں حضرت  
عمر رضی اللہ عنہ سے متعلق بیان کردہ واقعہ سے اشارہ اور حاشیہ بخاری میں حضرت ابن  
عباس رضی اللہ عنہ سے نقل کردہ روایت سے صراحت معلوم ہوتا ہے کہ اس سے مراد پہلی  
آیت ..... لیستاذنکم الذین ملکت ایمانکم ہے ..... جو فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی  
رائے کے مطابق نازل ہوئی ہے .....



(۱۲)

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْكُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ  
يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرِ نُظْرِينَ إِنَّمَا وَلَكُمْ إِذَا دُعْيْتُمْ  
فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعَمْتُمْ فَأَنْتُشِرُوا وَلَا مُسْتَأْنِسِنَ لِحَدِيثِي  
إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِنِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْجِي مِنْكُمْ وَاللَّهُ  
لَا يَسْتَحْجِي مِنَ الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَسَأُلُوْهُنَّ مِنْ  
وَرَاءِ رِجَالٍ

(پ ۲۲، سورہ الاحزاب، آیت ۵۳)

”اے ایمان والو! جب تک تمہیں اجازت نہ دی جائے تم نبی کے گھر میں کھانے کے لئے مت جایا کرو نہ بیٹھے انتظار کر نے والے ہواں کے پکنے کا لیکن جب تمہیں بلا یا جائے تو جاؤ اور جب کھا چکو تو نکل جایا کرو اور نہ وہیں با توں میں مشغول ہو جایا کرو بیٹک نبی کو تمہاری یہ بات ناگوار گزرتی ہے..... پھر وہ تم سے شرماتے ہیں اور اللہ ٹھیک بات بتلانے سے نہیں شرماتے..... جب تم نبی کی بیویوں سے کوئی چیز مانگو تو پردے کے پیچھے سے مانگا کرو۔“

نام و نسب اور زید بن حارثہ سے نکاج:

اس آیت پسند کی تشریع کا تعلق حضرت نبیؐ بہت مجھش صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات زندگی سے ہے..... اس لئے اصل مضمون کی وضاحت سے قبل اختصار کے ساتھ

آپ کے حالات لکھے جاتے ہیں حضرت زینب بنت جحشؓ آنحضرت ﷺ کی پھوپھی امیمه بنت عبدالمطلب کی بیٹی تھیں اس طرح آپ کی پھوپھی زاد بہن ہوئیں اصل نام برہ تھا..... حضور ﷺ نے آپ کا نام زینب تجویز کیا تھا..... محرز گرانے سے تعلق رکھتی تھیں..... نہایت شریف مختی اور باحیا خاتون تھیں صدقہ و خیرات اور زہد و تقویٰ میں یہ طولی رکھتی تھیں.....

زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ آنحضرت ﷺ کے متبّعی (لے پاک بیٹے) تھے .....  
آپ نے ان کو آزاد کیا تھا..... سرور کائنات کو ان سے بڑا پیار اور محبت تھی .....  
آنحضرت ﷺ ان کا نکاح حضرت زینب رضی اللہ عنہا سے کرنا چاہتے تھے ..... لیکن دستور  
عرب یہ تھا کہ معزز خاندان کی عورت کا نکاح موالی (آزاد غلام) سے کرنا عار اور  
نگ تصور کیا جاتا تھا ..... جب حضور ﷺ نے حضرت زینب رضی اللہ عنہا کی طرف زید  
کے نکاح کا پیغام بھیجا تو حضرت زینب رضی اللہ عنہا اور ان کے بھائی عبد اللہ بن جحش رضی اللہ عنہ  
نے صاف انکار کر دیا ..... جس پر یہ آیت نازل ہوئی .....

وما كان لمؤمن ولا مومنة اذا قضى الله ورسوله - الخ

اس آیت میں متون سے عبداللہ بن جحش رضی اللہ عنہ اور مومنہ سے نسب بنت جحش رضی اللہ عنہا مراد ہیں..... یعنی اللہ اور اس کے رسول کے فیصلہ کو رد کرنا تو کسی مسلمان مرد و عورت کے لا اق اور شایان شان نہیں..... اس آیت کے نازل ہونے کے بعد دونوں نکاح پر راضی ہو گئے ..... چنانچہ حضرت نبی ﷺ کا زید بن حارثہ رضی اللہ عنہ سے نکاح کر دیا گیا..... طبائع میں ہم آہنگی..... موافقت قلبی میلان کے فقدان کی وجہ سے اکثر حالات نا مساعد و ناساز گار رہتے تھے ..... حضرت زید رضی اللہ عنہ اکثر حضور ﷺ کے پاس گھر بیلوں ناچاقی کی شکایت کرتے رہتے تھے اور فطری عدم میلان کی وجہ سے چھوڑ دینے کی اجازت مانگا کرتے تھے لیکن سرور کا نات نے

چونکہ اپنی دلی خواہش سے یہ عقد باندھا تھا اس لئے ہمیشہ حضرت زید رضی اللہ عنہ کو طلاق نہ دینے اور مصالحت و موافقت سے زندگی بسر کرنے کی تلقین کرتے تھے ..... آخر ایک دن حضرت زید رضی اللہ عنہ نے طلاق دینے کا اعلان کر ہی دیا اور خدمت نبی میں حاضر ہو کر اطلاع بھی کر دی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو حضرت زینب رضی اللہ عنہا دل بھوئی بھی بہت زیادہ مطلوب و مرغوب تھی ..... آپ کے دل میں یہ خیال گزرتا تھا کہ زینب میرے ساتھ عقد نکاح سے کم پر خوش و خرم نہیں رہ سکیں گی ..... ادھر منافقین کے زبان طعن دراز کرنے کی فکر بھی دامن گیر ہوئی ..... کہ منافقین و یہود کمیں گے آپ نے اپنے بیٹے کی بیوی سے نکاح کر لیا ہے حالانکہ حضرت زید رضی اللہ عنہ آپ کے لے پالک بیٹے تھے ..... اور متنبی کی بیوی سے عقد نکاح باندھنے میں شرعاً کوئی قباحت بھی نہ تھی .....

### حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے حضرت زینب کا نکاح:

مشہور مثل ہے فعل ..... الحکیم لا يخلو عن الحكم ..... کہ حکیم و دانا کا کوئی فعل و عمل فرمان و ارشاد حکمت و دانائی سے خالی نہیں ہوتا ..... اللہ تعالیٰ حضرت زینب رضی اللہ عنہا کا نکاح سرور کائنات سے کر کے دستور عرب کی رسم بد اور خیال باطل کو رد کرنا چاہتے تھے ..... کیونکہ دور جاہلیت میں لے پالک بیٹے کی بیوی سے نکاح کرنا ناجائز سمجھا جاتا تھا ..... اور اس کو صلبی حقیقی بیٹے کی بیوی کے برابر تصور کرتے تھے ..... چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو وحی آسمانی کے ذریعہ مطلع کر دیا گیا کہ زینب رضی اللہ عنہا آپ کے نکاح میں آئے گی ..... حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے مخفی رکھا تھا خیال یہ تھا کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں جو بات بھی حق اور سچی ہوتی ہے خدا نے بزرگ و برتر خود ہی اس کا لوگوں میں اعلان و اظہار کر دیتے ہیں .....

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ حضرت زینب رضی اللہ عنہا کی عدت پوری

ہونے کے بعد حضور ﷺ نے اپنے ساتھ عقد نکاح کا پیغام دے کر حضرت زید رضی اللہ عنہ کو روادہ کیا..... تاکہ یہ بات خوب واضح ہو جائے کہ جو کچھ ہوا حضرت زید رضی اللہ عنہ کی مرضی سے ہوا ہے ..... حضرت زید رضی اللہ عنہ جب پیغام لے کر گئے تو کمال تقویٰ دروع کی وجہ سے دروازے کی طرف پشت کر کے کھڑے ہوئے جب کہ ابھی پرده کا حکم بھی نازل نہیں ہوا تھا ..... حضور ﷺ کا پیغام حضرت زینب بنت علیؓ کے کانوں تک پہنچا تو کہا کہ میں اپنے اللہ سے مشورہ اور استخارہ کئے بغیر کوئی جواب نہیں دے سکتی ..... چنانچہ گھر میں نماز کے لئے مخصوص جگہ میں تشریف لے جا کر استخارہ کے نوافل ادا کرنا شروع کر دیئے .....

ادھر اللہ تعالیٰ نے آسمان پر فرشتوں کی موجودگی میں نکاح کر دیا جس کے بعد جبرائیل امین یہ آیت لے کر نازل ہوئے ..... فلمما قضی زید منها و طر ازوجنا ..... کہا یعنی جب زید اپنی حاجت پوری کر چکے اور طلاق دے دی تو ہم نے آپ سے زینب بنت علیؓ کا نکاح کر دیا .....

اللہ تعالیٰ کی طرف سے اعلان نکاح کے بعد آپ حضرت زینب بنت علیؓ کی طرف تشریف لے گئے اور بلا اجازت گھر میں داخل ہوئے .....

منافقین نے جب اس پر چمیکو یا شروع کیں تو اللہ تعالیٰ نے ارشاد

فرمایا.....

ما كان محمد ابا احد من رجا لكم ولكن رسول الله

وخاتم النبيين - الخ -

دلیعینی محمد صلی اللہ علیہ وسلم تمہارے مردوں میں سے کسی کے بھی حقیقی باپ نہیں بلکہ وہ اللہ کے رسول ہیں اور اس لحاظ سے آپ پوری امت کے روحانی باپ ہیں ..... اور سب ان کے

روحانی بیٹھے ہیں..... اور وہ آخری نبی ہیں۔۔۔

### تاریخ نکاح مہر اور وفات:

بعض سیرت نگاروں کے نزدیک حضرت زینبؓ کو آپ کی زوجیت میں آئیں جب کہ اکثر کے نزدیک ۵۵ھ کا نکاح ہوا..... اس وقت حضرت زینبؓ کی عمر ۳۵ برس تھی..... چار سو درہم مہر مقرر ہوا.....

حیثیں میں حضرت عائشہؓ سے روایت ہے ..... کہ حضور ﷺ نے ایک دن ازواج مطہراتؓ سے فرمایا تم میں سے سب سے پہلے مجھے وہ ملے گی جس کا ہاتھ لمبا ہو گا..... ازواج مطہراتؓ اسی ارشاد کو ظاہر پر محmol کر کے جب اکٹھی ہوئیں تو اپنے اپنے ہاتھ ناپتیں..... لیکن سب سے پہلے حضرت زینبؓ کی وفات ہوئی تو معلوم ہوا کہ ہاتھ لمبا کے ہونے سے خاوت اور اللہ کی راہ میں خرج کرنا مراد تھا..... جو حضرت زینبؓ کا وصف خاص تھا..... (بخاری، مسلم) چنانچہ چھ سال حضور ﷺ کی مصاہیت میں رہ کر ۲۰ھ پچاس یا تریین (۵۳) برس کی عمر میں مدینہ منورہ کے اندر رحلت فرمائیں ..... آپ سے ۳۷۸ احادیث مروی ہیں.....

### حضرت عمرؓ کی رائے اور نزول آیت حجاب:

ازواج مطہراتؓ کا مقام و مرتبہ تو بہت بلند و بالا ہے ..... حضرت عمرؓ عام خواتین کا بھی بغیر پرده کے نکنا پسند نہ کرتے تھے ..... اور نزول حجاب کے بہت زیادہ خواہش مند اور متنبی رہتے تھے ..... علامہ ابن کثیر ابن ابی حاتم کی روایت نقل کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمرؓ کو ایک دفعہ کھانے پر بلایا تو آپ نے فرمایا کاش کہ پرده کے

متعلق کوئی حکم نازل ہو جائے۔ (تفسیر ابن کثیر ج ۳ ص ۵۰۵)

علامہ محمود آلوی جعفری لکھتے ہیں کہ مذکورہ آیت حضرت عمرؓ کی موافقات میں ہے۔

وذلك أحد موافقات عمر رضي الله عنه وهي مشهورة۔  
(روح المعانى ج ۲۲ ص ۷۲)

علامہ ابن کثیر جعفری اس آیت کو حضرت عمر رضي الله عنه کی موافقات میں سے ترددیت ہوئے لکھتے ہیں:

هذه آية الحجاب و فيها أحكام و ادب شرعية وهي مما  
وافق تنزيلها قول عمر بن خطاب رضي الله عنه كما ثبت  
ذلك في الصحيحين عنه انه قال وافق ربى في ثلاث وقلت  
يا رسول الله ان نساك يدخل عليهن البير والفاجر  
فلوحجتهن فاذل آية الحجاب۔

(انج بخاری کتاب التفسیر ج ۲ ص ۷۰۶ مسند احمد ج ۱ ص ۲۳ تفسیر ابن کثیر ج ۳ ص ۵۰۲)

”اس آیت میں پردے کے احکام اور شرعی آداب کا بیان ہے ..... یہ ان آیات میں سے ایک ہے ..... جو حضرت عمر رضي الله عنه کی رائے کے موافق نازل ہوئیں ..... جیسا کہ بخاری و مسلم میں حضرت عمر رضي الله عنه سے مردی ہے ..... کہ میں نے تین یاتوں میں اپنے رب سے موافقت کی ہے اور میں نے کہا یا رسول اللہ آپ کے پاس ہر قسم کے لوگ آتے جاتے ہیں ..... اگر آپ ازواج مطہرات کو پردہ کا حکم کر دیں تو اچھا ہو گا ..... پس اس وقت اللہ تعالیٰ نے پردہ کی آیت اتار دی“۔

جیسے آیت حجاب کا حضرت عمر بن الخطبؓ کی رائے کے مطابق نازل ہونا اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کی عظمت پر دال ہے ..... اسی طرح اس آیت کا حضرت زینب بنت جحشؓ سے نکاح کے بعد ولیمہ کے موقعہ پر نازل ہونا حضرت زینب بنت جحشؓ کے مقام و مرتبہ پر دال ہے .....

اس لئے بھی کہ زینب بنت جحشؓ کا نکاح اللہ تعالیٰ نے اپنی خاص ولائت سے فرمایا تھا صحیح بخاری میں حضرت انس بن مالکؓ سے مروی ہے ..... کہ حضور ﷺ نے کسی بیوی کے ولیمہ پر اس قدر اہتمام نہیں کیا جتنا حضرت زینب بنت جحشؓ کے ولیمہ پر کیا ..... ایک بکری ذبح کی لوگوں کو پیٹ بھر کر کھانا کھلایا کھانا کھانے کے بعد کچھ لوگ باتوں میں لگ گئے ..... آپ ﷺ اپنے چاہتے تھے کہ یہ لوگ اٹھ جائیں ..... چنانچہ آپ ﷺ نے اٹھنے کی تیاری بھی کی پھر بھی وہ نہ اٹھے تو آپ ﷺ باہر تشریف لے گئے ..... ایک روایت میں ہے کہ آپ ﷺ اب ازواج مطہرات شیخوں کے پاس ہو کر آئے تو بھی تین آدمی بیٹھے رہے ..... چونکہ آپ ﷺ میں شرم و حیا اور مردت بھی بہت زیادہ تھی اس لئے آپ ﷺ ان کو کچھ فرماتے بھی نہ تھے پھر لوٹ گئے واپس آئے تو بھی وہ تینوں آدمی باتوں میں مصروف تھے ..... آپ ﷺ اس مرتبہ بھی لوٹ گئے جب یہ لوگ اٹھ گئے تو حضرت انس بن مالکؓ نے آپ ﷺ کو خبر کر دی ..... حضرت انس بن مالکؓ فرماتے ہیں کہ میں نے بھی جانا چاہا لیکن آپ ﷺ نے میرے اور اپنے درمیان پرده کر دیا اور یہ آیت اتری ..... یا یہاں الذین امنوا اللہ ..... (تفہیر ابن کثیر ج ۳ ص ۵۰۲)

فاروق اعظمؓ کی رائے سے مطابقت رکھنے والی آیت حجاب سے

مرا دکوئی آیت ہے؟

امام بخاری حضرت انس بن مالکؓ سے نقل کرتے ہیں .....

اذا اعلم الناس بہذا الایة آیۃ الحجاب لما اهديت زینب  
 الى النبی ﷺ فانزل الله - (یا یہا الذین امتو لاتدخلو  
 بیوت النبی - الخ (کتاب التفسیر ج ۲ ص ۷۰۶)

”کہ میں پر دے کی آیت کے بارے میں سب سے زیادہ  
 جانتا ہوں کہ جب حضرت نبی کریم ﷺ کی طرف بھیجی  
 گئیں، اس وقت اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی ..... لا  
 تدخلوا بیوت النبی - الخ

یہ روایت اور اس سے قبل حضرت انس رضی اللہ عنہ کی روایت سے معلوم  
 ہوتا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق نازل ہونے والی آیت حجاب سے  
 مراد مذکورہ بالا آیت ہے ..... علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی حضرت فاروق  
 عظیم رضی اللہ عنہ کی رائے کے متعلق حضرت انس کی روایت کو مذکورہ آیت کے تحت  
 درج کرنے کے علاوہ ایک اور روایت ابن ابی حاتم ..... طبرانی اور ابن ابی حاتم  
 کے حوالہ سے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے نقل کرتے ہیں ..... کہ ایک شخص دیر تک حضور ﷺ کے پاس  
 بیٹھا رہا ..... آپ کئی دفعہ کھڑے ہوئے کہ یہ شخص اٹھ کر چلا جائے گا .....  
 لیکن اس نے ایسا نہ کیا تو کچھ دیر بعد وہاں حضرت عمر رضی اللہ عنہ تشریف لائے .....  
 حضرت عمر رضی اللہ عنہ رحمۃ للخلمین کے رخ انور اور اس آدمی کو دیکھ کر بات کی تہہ تک  
 پہنچ گئے پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس آدمی سے مخاطب ہو کر کہا شاید سرور کائنات کو  
 تیرا اتنی دیر بیٹھنا ناگوار گز رہا ہے اب جب وہ آدمی چلا گیا تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے  
 حضور ﷺ سے عرض کیا ..... لو اخذت حجابا فان نساء لسن کسائر النساء  
 و هو اظہر لقوليهن فانزل الله (یا یہا الذین امتو لاتدخلوا بیوت النبی - الخ)  
 فارسل الی عمر فاخبره بذالک - (تفسیر الدر المنشور ج ۵ ص ۲۱۳)

”کہ اگر آپ ﷺ از واج کو پرده کا حکم دے دیں تو بہتر ہو گا کیونکہ آپ ﷺ کی از واج دوسری عورتوں کی طرح نہیں بلکہ ان سے افضل ہیں اور یہ بات ان کے دلوں کے لئے طہارت د پاکیزگی کا باعث ہو گی تو اس پر یہ آیت نازل ہوئی (الا م خلوا بیوت النبی) تو حضور ﷺ نے حضرت عمر بن الخطبؓ کو اس آیت کے نزول کے متعلق بتایا۔“

مفتي اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع پھنسنی صاحب نے بھی حضرت عمر بن الخطبؓ کی رائے سے متعلق حضرت انس بن الخطبؓ کی روایت کو اسی آیت کی تفسیر کے ضمن میں لکھا ہے۔ (معارف القرآن ج ۷ ص ۲۰۱)

ان تمام روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عمر بن الخطبؓ کی رائے کے مطابق نازل ہونے والی آیت حجاب سے مراد مذکورہ آیت ہے..... اسی پر اکتفا کیا جاتا ہے ورنہ کتب احادیث و تفسیر میں اس سے متعلق اور بھی کئی روایات ہیں ..... اس کے برعکس علامہ بدر الدین عینی ..... یا یہاں النبي قل لا زوا جلک ..... الخ ..... کو آیت حجاب قرار دیتے ہیں۔

عمدة القارى شرح بخارى ج ۸ ص ۹۲ پوری آیت یہ ہے:

یا یہاں النبي قل لا زوا جلک و بنتک و نساء المؤمنین  
ید نہیں علیہم من جلا بیہم ذلک ادنی ان یعرفن فلا یو  
زین و کان اللہ غفور رحیما ..... (پ ۲۲، ج ۱، آیت ۵۹)

”اے نبی ﷺ آپ کہہ دیجئے اپنی بیویوں اور بیٹیوں اور (عام) ایمان والوں کی عورتوں سے کہ اپنے اوپر پنجی کر لیا کر یہ اپنی چادر تھوڑی سی اس سے وہ جلد پہچان لی جایا کریں گی

اور اس لئے انھیں ستایا نہ جایا کرے گا اور اللہ تو بڑا مغفرت والا رحمت والا ہے۔“

علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ اس آیہ کے بارے میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے نقل کرتے ہیں کہ گھروں میں بیت الحلاء کے انتظام نہ ہونے کی وجہ سے عورتیں قضاۓ حاجت کے لئے باہر جایا کرتی تھیں..... اس طرح ایک مرتبہ حضرت سودہ رضی اللہ عنہا نزولِ حجاب کے بعد قضاۓ حاجت کے لئے باہر جا رہی تھیں تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان کو ان کے جسم کے لانا ہونے کی وجہ سے پیچان کر آواز دی تو وہ حضور ﷺ کے پاس گئیں اور واقعہ بیان کیا تو اس پر یہ آیت اتری.....

بعض روایات کے مطابق منافقین کے تعریض یا آزاد عورتوں اور لوٹیوں کے درمیان فرق کرنے کیلئے یہ آیت نازل ہوئی۔ (تفیر الدر المثور ج ۵ ص ۲۲۱)  
مفتي محمد شفیع رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ پرده کی تفصیل سے متعلق سات آیتیں نازل ہوئی ہیں..... چار سورہ احزاب میں اور تین سور میں اس پر سب کااتفاق ہے کہ پرده کے متعلق نازل ہونے والی سب سے پہلی یہی آیت ہے..... لا تدخلو ابیوت العبی - الخ (معارف القرآن ج ۷ ص ۲۱۰)

بہر حال نزول پرده کے اسباب و واقعات تعداد آیات اور تقدم و تاخر سے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق آیاتِ حجاب کے نازل ہونے میں نہ تو کوئی فرق آتا ہے..... اور نہ ہی اس میں کسی کا کوئی اختلاف پایا جاتا ہے..... بلکہ سب روایات حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق نزول حجاب پر متفق ہیں.....

### خلاصہ تفسیر:

مذکورہ آیت کو محمد شیخ و مفسرین کی اصطلاح میں آیاتِ حجاب کہا جاتا ہے

..... جس میں پرده کو لازمی و ضروری قرار دینے کے ساتھ ساتھ کچھ اور احکام بھی بیان کر دیئے گئے ہیں ..... اگر چہ سبب نزول حضور ﷺ کا ایک خاص واقعہ ہے ..... لیکن اس کا حکم سب مسلمانوں کے لئے عام ہے ..... یعنی بلا اجازت دعوت میں مت جاؤ ..... اور نہ ہی وقت سے پہلے کھانے کے انتظار میں بیٹھو ..... اور جب کھانے سے فارغ ہو جاؤ تو وہیں مجلس جما کر گپ شپ میں نہ لگ جاؤ تاکہ اس سے گھروالوں کے کام کا ج میں حرج واقع نہ ہو ..... اور نہ ہی ان کے لئے آنے والوں کی طویل مجلسی میں نا گواری کا باعث بنے .....



(۱۳)

ثُلَّةٌ مِنَ الْأَوْلَيْنَ وَثُلَّةٌ مِنَ الْآخِرِينَ ۝

(پ ۲۷، سورہ الواقعہ، آیت ۳۹، ۴۰)

”جم غیر پہلوں میں سے اور بہت بڑی جماعت پچھلوں میں  
سے ہوگی۔“

### اہل جنت و دوزخ کی اقسام:

یہ سورہ واقعہ کی آیات ہیں اس سورت میں اللہ تعالیٰ نے اہل جنت  
و دوزخ کی تین اقسام بیان کی ہیں..... اور پھر ہر ایک قسم کے حالات کو تفصیل سے  
بیان فرمایا ہے.....

### اصحاب الْمَسِكَة:

یہ جماعت عرش کی دائیں جانب ہوگی ..... جو حضرت آدم علیہ السلام کے  
دائیں پہلو سے پیدا ہوئے ..... ان کو ان کے اعمال نامے دائیں ہاتھوں میں  
دیئے جائیں گے ..... اور ان کو عرش کے دائیں جانب جمع کیا جائے گا ..... یہ سب  
جنتی ہوں گے .....

### اصحاب الْمَشْمَة:

یہ گروہ عرش کی بائیں جانب ہوگا ..... جو کہ آدم علیہ السلام کے بائیں جانب  
سے پیدا ہوئے ..... ان کو ان کے اعمال نامے بائیں ہاتھوں میں دیئے جائیں  
گے ..... اور ان کو بائیں جانب ہی جمع کر دیا جائے گا، یہ سب جہنمی ہوں گے۔

### طاائفہ سابقون:

یہ لوگ عرش خدا کے بالکل سامنے خاص جگہ میں ہوں گے جیسے انبیاء

..... رسول صدیقین ..... شہداء ان کو اللہ تعالیٰ کا خصوصی قرب نصیب ہو گا ..... یہ مقررین آرام و نعمت کے باغوں میں ہوں گے ..... اولین و آخرین کی تفسیر۔

مفسرین نے اولین و آخرین کی تین تفسیریں بیان کی ہیں:

**اول:** کہ ہرامت کے پہلے طبقہ میں نبی کی محبت یا قرب زمانہ کی برکت سے اعلیٰ درجہ کے مقررین جس قدر کثرت سے ہوئے ہیں ..... بعد میں آنے والے طبقوں میں وہ بات نہیں رہی ..... جیسا کہ حضور ﷺ نے فرمایا کہ سب سے بہترین میرا زمانہ ہے پھر اس کے بعد والوں کا ان کے بعد پھر ان سے پچھلے آنے والوں کا .....  
**دوم** ..... کہ آدم علیہ السلام سے لے کر حضور ﷺ تک آنے والے اولین میں شامل ہیں ..... اور خاتم النبین سے لے کر قیامت تک آنے والی مخلوق آخرین میں شامل ہے۔  
**سوم** ..... بعض مفسرین نے اولین و آخرین سے اسی امت محمدیہ کو مراد لیا ہے۔

### تیسرا تفسیر:

کہ حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر حضور اکرم ﷺ تک آنے والے لوگ اولین میں شامل ہیں جبکہ خاتم النبین سے لے کر قیامت تک آنے والی مخلوق آخرین ہے۔

اس تفسیر کے مطابق بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ پہلی امتوں کے مقررین زیادہ ہونگے اور اس امت محمدیہ کے تھوڑے ..... اسی وجہ سے علامہ ابن کثیر حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت نقل کرتے ہیں ..... کہ جب یہ آیت ..... ثلثة من الاولين وقليل من الاخرين نازل ہوئي شق ذالك على اصحاب النبي ﷺ ..... کہ یہ آیت اصحاب رسول اللہ ﷺ کیلئے بڑے تجھ کا باعث بنی ..... اس کے بعد علامہ ابن کثیر حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی ایک اور روایت نقل کرتے ہیں ..... اور حافظ ابن

عساکرنے بھی اس حدیث کو نقل کیا ہے کہ حضرت عمر بن الخطبؓ نے مذکورہ آیت سن کر عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ کی پہلی امتوں میں سابقین زیادہ ہوں گے اور ہم میں تھوڑے ہوں گے.....

فَأَمْسَكَ أَخْرَ سُورَةً سَنَهُ ثُمَّ نَزَّلَتْ (ثَلَةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ وَثَلَةٌ  
مِّنَ الْآخِرِينَ) فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا  
عُمَرَ تَعَالَى قَاتَلَ مَا قَاتَلَ اللَّهُ ثَلَةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ وَثَلَةٌ  
مِّنَ الْآخِرِينَ إِلَّا وَانَّ آدَمَ إِلَيْهِ ثَلَةٌ وَامْتَى ثَلَةٌ إِلَيْهِ

”اس کے ایک سال بعد یہ آیت.....ثَلَةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ وَثَلَةٌ مِّنَ  
الْآخِرِينَ.....نازل ہوئی .....تو حضور ﷺ نے حضرت عمر بن الخطبؓ  
کو بلا کر فرمایا سنواے عمر بن الخطبؓ ! اللہ تعالیٰ نے یہ جو نازل فر  
مایا ہے.....کہ اوپر میں میں سے ہر ایک ثلہ یعنی بڑی جماعت ہو گی  
اور آخرین میں سے بھی ایک ثلہ یعنی بڑی جماعت ہو گی ..... تو  
آدم ﷺ سے لیکر مجھ تک ایک ثلہ ہے ..... اور میری امت دوسرا  
ثلہ۔“ (تفہیم کشیر ج ۲۸۳ ص ۲۸۳ معارف القرآن ج ۸ ص ۱۲۷)

علامہ جلال الدین سیوطی اس آیت کو موقوفات عمر میں سے شمار کرتے  
ہوئے لکھتے ہیں ..... کہ آیت ثلۃ من الْأَوَّلِينَ وَثَلَةٌ مِّنَ الْآخِرِينَ ..... کے شان  
نزول کا قصہ وہی ہے جس کو ابن عساکر نے برداشت جابر بن عبد اللہ بیان کیا  
ہے ..... (تاریخ اخلاق فاء مص ۲۰۰)

بہر حال روایات سے معلوم ہوا کہ سورہ واقعہ کی یہ آیت .....ثَلَةٌ مِّنَ الْأَوَّلِينَ .....  
ھی حضرت عمر بن الخطبؓ کی رائے کے مطابق نازل ہونے والی آیات میں سے ہے



(۱۲)

سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفِرُ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَكُنْ يَغْفِرَ  
اللَّهُ لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ لِلنَّاسِ الْفَسِيقِينَ ۝

(پ ۲۸، سورہ المنافقون، آیت ۶)

”ان (منافقین) کے حق میں آپؐ کا استغفار کرنا نہ کرنا دونوں  
لبرابر ہیں..... اللہ انہیں ہرگز نہ بخشدے گا..... پیشک اللہ تعالیٰ  
ایسے نافرانوں کو ہدایت نہیں دیتا“

حضرت ﷺ کا منافقین کے لئے استغفار..... فاروق اعظمؐ کی رائے

اور اعلان خداوندی:

مذکورہ آیت کے معنی و مضمون سے ملتی جلتی کچھ تشریح سورہ توہبہ کی آیات  
میں گزر چکی ہے..... وہی عبد اللہ بن ابی کا بھی کچھ حال بیان ہو چکا ہے..... کہ یہ  
شخص اپنے ظاہری اسلام کو چکانے کے لئے طرح طرح کے حیلے بھانے تراشتا  
رہتا تھا..... رسول اللہ ﷺ جب جمعہ کا خطبہ شروع کرتے تو عبد اللہ بن ابی لوگوں  
کو اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت و فرمانبرداری اور دین اسلام پر استقامت و ثابت  
قدیمی کی تلقین کے لئے کھڑا ہو جاتا جب یہ غزوہ واحد سے ایک تھامی لشکر لے کر  
واپس آگیا تھا تو اس کا کفر و نفاق کسی پر مخفی نہیں رہا تھا..... رسول اللہ ﷺ جب  
احمد سے واپس تشریف لا کر جمعہ کے لئے رونق افروز ہوئے تو حسب عادت اس  
نے اظہار اسلام و محبت خدا و رسول ﷺ کا سابقہ انداز اپنا ناچاہا..... لیکن صحابہ  
کرام رضی اللہ عنہم نے اسے زجر و توبخ کی اور ڈانٹ پالی تو مسجد سے باہر نکل گیا.....

بعض لوگوں نے اس کو رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر معافی مانگنے اور اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کرنے کی نصیحت کی ابین ابی نے لوگوں کی ان باتوں کی طرف ذرا کان نہ دھرا.....

اس شخص کی موت پر رسول اللہ ﷺ کی قمیض میں کفن دینے لعاب مبارک منہ میں ڈالنے اور نماز جنازہ پڑھانے اس کے لئے استغفار کی دعا کرنے پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ابین ابی کا جنازہ پڑھانے سے منع کرنے اور دیگر منافقین کے لئے دعا نے استغفار نہ کرنے کا ذکر گذشتہ اور اراق میں گزر چکا ہے ..... جس پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی تصدیق و تصویب میں سورہ توبہ کی آیات نازل ہوئیں ..... رسول اللہ ﷺ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے فرماتے تھے کہ میں ان کے لئے ستر ۷۰ سے زیادہ دفعہ استغفار کروں گا ..... اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی رائے کے مطابق منافقین کے لئے مطلقاً استغفار کرنے سے منع کر دیا ہے ..... اور استغفار و عدم استغفار کو منافقین کے حق میں برابر قرار دیتے ہوئے فرمایا ہے ..... کہ اللہ منافقین کو ہرگز معاف نہیں فرمایا گا اس لحاظ سے یہ آیت بھی حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی رائے سے موافقت رکھتی ہے چنانچہ علامہ محمود آلوی رحمۃ اللہ علیہ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے نقل کرتے ہیں!

فَوَاللَّهِ لَا يَسْتَغْفِرُ لَهُمْ أَكْثَرُهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً لِعُلُّ اللَّهِ إِنْ  
يَغْفِرُ لَهُمْ فِتْنَتُ هَذِهِ الْأَيَّهِ (سواء علیہم استغفرت لهم - الخ)  
”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں منافقین کیلئے ستر ۷۰ سے زیادہ دفعہ مغفرت طلب کروں گا شاید اللہ ان کو معاف فرمادیں، جس پر سورہ منافقون کی یہ آیت نازل ہوئی ..... سواء علیہم - الخ (روح المعانی صفحہ ۲۸۳ ج ۲۸)

علامہ جلال الدین سیوطی لکھتے ہیں کہ جس وقت رسول اکرم ﷺ ایک قوم کے حق میں دعائے مغفرت فرمانے لگے تو میں (حضرت عمر بن الخطب) نے عرض کیا (سواء علیہم) نازل ہوئی ..... تاریخ الخلفاء صفحہ ۱۹۹ ..... محمدث سہار پوری ہدایت لکھتے ہیں کہ جب حضور ﷺ نے فرمایا کہ میں منافقین کیلئے ستر ۷۰ سے زیادہ مرتبہ استغفار کروں گا اس پر حضرت عمر بن الخطب نے کہا واللہ لا یغفر لهم ابد الاستغفرت لهم ام لم تستغفروهم فنزلت سواء علیہم ..... الخ اخرجه فی الفضائل بخاری صفحہ ۲۰۶ ج ۲ حاشیہ نمبرے ..... یعنی منافقین کیلئے آپ ﷺ کا بخشش مائننا نہ مائگنا برابر ہے اللہ تعالیٰ ان کو ہرگز نہیں بخشنے گا اس کے بعد یہ آیت (سواء علیہم - الخ) نازل ہوئی۔



(۱۵)

عَسَىٰ رَبُّهُ أَنْ طَلَقْتَ أَنْ يُبَدِّلَهُ إِنْ وَاجَأَ خَيْرًا  
 قَنْكُنَ مُسْلِمٌ مُؤْمِنٌ قِنْتَتِ تَبَيْتِ عَيْدَتِ سَيْحَتِ  
 ثَيْبَتِ وَأَبَكَارًا ۚ (پ ۲۸، سورہ الحجریم، آیت ۵)

”اگر پیغمبر ﷺ تمہیں طلاق دیدیں تو بہت جلد انہیں انکار ب  
 تمہارے بد لئے تم سے بہتر بیویاں عنائت فرمائیں گا جو حکم بردار  
 ایمان والیاں فرمانبرداری کرنے والیاں تو بہ کرنے  
 والیاں عبادت بجالانے والیاں روزے رکھنے والیاں ہوں گی بیوہ  
 اور کنواریاں۔“

### مخصر قصہ تحریر طلاق اور آپ ﷺ کا شہد تناول فرماتا:

غزوہ بنو نضیر اور بنو قریظہ کی فتوحات کے بعد مسلمانوں کو کچھ خوشحالی اور  
 فراخی حاصل ہو چکی تھی اموال غنیمت مسلمانوں میں تقسیم کئے گئے تو ازواج  
 مطہرات رض کے دل میں بھی خیال آیا کہ حضور ﷺ علیہ وسلم نے اپنا حصہ رکھا  
 ہوا لہذا ہم بھی کچھ مطالبه کرتیں ہیں ..... صحیح مسلم میں حضرت جابر رض سے روایت  
 ہے کہ ازواج مطہرات رض نے جمع ہو کر ننان و نقہ کے پڑھائے جانے کا مطالبه کیا  
 آپ ﷺ کو اپنی ازواج کا یہ مطالبه سن کر رنج ہوا جس پر سورہ الحزاب کی آیت تحریر  
 نازل ہوئی .....

یا یہاں تکی قل لازواجک ان کنتن تر دن الحیوة الدنيا وزینتها  
 الخ..... اگر تم دنیا کی زندگی اور اسکی رونق چاہتی ہو۔ جب اس آیت میں طلاق  
 کا اختیار دیدیا گیا تو سب سے پہلے حضرت عائشہ رض اور ان کے کیے بعد دیگرے

تمام ازواج نے دنیا کی ظاہری زیب وزیست کو چھوڑ کر آنحضرت ﷺ کو اختیار کرنے کا اعلان واٹھہار کیا ایک اور واقعہ جو سب تحریر طلاق کا بنا تھا اسے مفسرین نے سورۃ تحریم کی تفسیر کے تحت لکھا ہے کہ آنحضرت ﷺ کی عادت شریفہ عصر کے بعد ازواج مطہرات ﷺ کے پاس تشریف لے جانے کی تھی آپ ﷺ کی ہر زوجہ دوسروں سے زیادہ حضور ﷺ سے فیوض و برکات حاصل کرنے کی متمنی ہوتی تھی۔ ایک دن حضرت زہبؓ کے پاس کچھ دیر ہو گئی، دوسری ازواج کو پتہ چلا کہ زہبؓ کے پاس شہد تناول فرمائے کی وجہ سے تاخیر ہوئی ہے، حضرت عائشہؓ و حضرت حفصہؓ نے مشورہ کے مطابق حضور ﷺ کی ان کے پاس تشریف آور یہی پر کہا کہ آپ ﷺ نے شاید مخالف (جو کہ ایک قسم کی گوند تھی) کھایا ہے آپ نے فرمایا کہ میں نے شہد کھایا ہے..... لہذا پھر کبھی نہ تو شکروں گا..... چونکہ اس واقعہ میں ازواج کی باہمی غیرت کی صورت پیش آگئی تھی، اس لئے بعض مفسرین نے اس واقعہ کو تحریر طلاق کا سبب قرار دیا ہے، ممکن ہے اور واقعات بھی پیش آئے ہوں چونکہ ہمارا مقصود کوئی واقعات کا احصاء و شمار نہیں اس لئے اصل مضمون شروع کیا جاتا ہے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک انصاری میرا پڑوی تھا میں نے اور اس نے خدمت نبوی میں حاضر ہونے کی باریاں مقرر کر رکھی تھیں..... ایک دن وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتا اور اس دن کی تمام احادیث و آیات آکر مجھے سنا دیتا اور ایک دن میں آپؐ کی خدمت میں گزارتا اور اس دن کی حدیثیں اور آیتیں اسے سنا دیتا انہیں دونوں ہمارے درمیان یہ بات مشہور ہو رہی تھی کہ غسانی پادشاہ جنگی تیاری میں مصروف ہے وہ کسی وقت بھی حملہ آور ہو سکتا ہے ایک دن میرا ساتھی عشاء کے وقت واپس آگیا میرے دروازے پر زور دار دستک کے ساتھ آوازیں دینا شروع کر دیں میں گھبرا کر باہر نکلا کہ شاید کوئی بڑا ہی

حادث پیش آگیا ہے پوچھا خیریت تو ہے؟ اس نے کہا بڑا بھاری کام ہو گیا ہے میں نے کہا کہ کہیں غسانی نے حملہ تو نہیں کر دیا اس نے جواب دیا..... اس سے بھی بڑا حادث پیش آگیا ہے میں نے پوچھا ایسا بڑا حادث کیا ہے؟ اس نے کہا کہ حضور ﷺ نے اپنی بیویوں کو طلاق دے دی ہے، میں نے کہا حضرت خصہ ﷺ تو بر باد ہے، نقصان اٹھایا..... صحیح کی نماز ادا کر کے کپڑے پہن کر میں سیدھا حضرت خصہ ﷺ کے پاس گیا تو وہ رورہی تھیں پوچھا..... طلاق تو نہیں دے دی گئی.....

حضرت خصہ ﷺ نے کہا کچھ معلوم نہیں..... آپ ﷺ بالآخر نے میں تشریف لے گئے ہیں..... میں وہاں گیا تو ایک جبشی غلام پہرے پر تھا..... میں نے کہا کہ عمر بن الخطاب کے لئے اجازت طلب کرو..... غلام نے واپس آکر جواب دیا کہ اجازت نہیں ملی..... عمر بن الخطاب فرماتے ہیں کہ میں مسجد میں گیا تو دیکھا کچھ لوگ رو رہے ہیں..... میں کچھ دیر بے چینی کے ساتھ بیٹھا..... دوسری مرتبہ بھی اجازت مانگی نہ ملی تو تیسری دفعہ اجازت کے بعد میں حضور ﷺ کے پاس گیا دیکھا تو حضور ﷺ ایک بوریے کے ساتھ تیک لگائے بیٹھے ہیں..... جس کے نشان آپ ﷺ کے بدن اقدس پر نمایاں ہیں..... میں نے کہا..... یا رسول اللہ ﷺ کیا آپ ﷺ نے اپنی بیویوں کو طلاق دے دی ہے..... آپ ﷺ نے میری طرف دیکھ کر فرمایا نہیں..... پھر میں نے کہا کہ یا رسول اللہ ﷺ کی بات یہ ہے کہ ہم قوم قریش تو اپنی بیویوں کو اپنے دباو میں رکھتے تھے..... لیکن مدینہ والوں پر ان کی بیویاں غالب ہیں..... جن کو دیکھا دیکھی دوسری عورتوں نے بھی یہ حرکت شروع کر دی..... پھر حضرت عمر بن الخطاب نے اپنی بیوی کا ذکر کیا..... یہ بھی کہا کہ آپ کی بیویاں بھی اس بات کی طرف دھیان نہیں کر رہیں کہ رسول اللہ ﷺ کی ناخوشی سے اللہ تعالیٰ ناراض ہو جاتے ہیں..... اس پر حضور ﷺ مسکرا ے..... پھر

حضرت عمر بن الخطاب کے پاس جانا اور ان سے اپنی بات چیت کا تذکرہ کیا..... حضرت عمر بن الخطاب فرماتے ہیں ..... میں کچھ دیر رکارہما ..... اب جو اوپر نگاہ اٹھا کر دیکھا تو سوائے تین خشک کھالوں کے اور کوئی چیز نہ تھی ..... میں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ کی روی و فارسی جو اللہ کو بھی نہیں مانتے کیسے ناز نعم میں زندگی بسر کر رہے ہیں ..... آپ کی امت پر بھی اللہ کشاوگی کرے ..... اب تو آپ اٹھ کر بیٹھ گئے ..... اور فرمایا ..... اے ابن خطاب! کیا تجھے شک ہے؟ اس قوم کو اللہ تعالیٰ نے ان کی اچھائیوں کا صلد دنیا ہی میں دے دیا ہے ..... باقی نار اُنگی کی وجہ سے آپ ﷺ نے ایک ہمینہ تک اپنی بیویوں کے پاس نہ جانے کی قسم کھالی تھی۔ بخاری، مسلم، ترمذی

### حضرت عمرؓ کی رائے اور نزول آیتین:

مسلم کی روایت میں یہ بھی ہے طلاق کی شہرت کا واقعہ پر وہ کے نازل ہونے سے پہلے کا ہے ..... اور یہ بھی ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب حضرت حصہ بن الخطاب کے بعد اور حضرت عائشہؓ کے پاس بھی گئے تھے ..... اور ڈیوڑھی پر پہرہ دار غلام حضرت رباحؓ تھے ..... حضرت عمر بن الخطاب نے حضور ﷺ سے بھی عرض کیا تھا.....

فقلت يارسول الله ما يشق عليك من امر النساء فان  
كنت طلقتن فان الله معك و جبريل وميكال وانا  
وابوبكر والمؤمنون معك وقلما تكلف واحمد الله  
بكلام الارجوت ان يكون الله يصدق قو لى فنزلت  
هذه الايه التخيير (عسى ربه ان طلقن ان يبد له ازواجا  
خيرا منك ..... وان تظهرا عليه فان الله هو مولا  
وجبريل وصالح المؤمنين والمملكة بعد ذلك ظهير  
فقلت اطلقتهن؟ قال لافتت على باب المسجد فناديت با

علی صوتی لم یطلق نساء و نزلت هذه الآیه و اذا جاء  
هم امر من الامن - الخ

”یار رسول اللہ عورتوں کے بارے میں آپ ﷺ مشقت میں  
کیوں پڑتے ہیں اگر آپ انہیں طلاق بھی دے دیں تو آپ  
کے ساتھ اللہ اس کے فرشتے جبرائیل میکائیل اور ابو  
بکر اور سب مومن ہیں ..... حضرت عمر بن الخطاب فرماتے ہیں کہ  
الحمد للہ اس قسم کی بات پر مجھے اللہ سے تصدیق کی امید ہوتی  
تھی ..... اور اس موقع پر یہ آیتیں ..... عسی ریہ الخ و ان  
تظاهر - الخ ..... نازل ہوئیں، میرے سوال پر جب مجھے یہ  
معلوم ہوا کہ آپ ﷺ نے طلاق نہیں دی تو میں نے مسجد کے  
دروازے پر کھڑے ہو کر اعلان کر دیا کہ آپ ﷺ نے طلاق  
نہیں دی۔“ -

اس پر یہ آیت ..... فاذاجاء هم امر - الخ ..... نازل ہوئی یعنی جب ان  
کے پاس کوئی امن یا خوف کی خبر پہنچتی ہے تو اسے شہرت دینے لگتے ہیں - الخ  
(تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۳۶)

علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ صحیح بخاری کے حوالہ سے حضرت انس رض کی ایک اور  
روایت نقل کرتے ہیں !

قال عمر أجتمع نساء النبي ﷺ ففي الغيرة عليه فقلت لهن  
(عسی ریہ الخ) فنزلت هذه الآیه (عسی ریہ - الخ)

”حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا کہ آپ ﷺ کی بیویاں غیرت میں  
آگئیں جس پر حضرت عمر بن الخطاب نے ازواج مطہرات سے کہا

(کہ اگر حضور ﷺ میں طلاق دیدیں گے تو اللہ تعالیٰ تم سے بہتر بیویاں آپ ﷺ کو دیگا تو انہی الفاظ میں یہ آیت نازل ہوئی ..... (تفیر ابن کثیر ج ۲۸۹ ص ۳۸۹ ..... روح المعانی ج ۲۸ ص ۱۵۵) ..... امام بخاری حضرت انس بن مالکؓ سے روایت نقل کرتے ہیں ..... عن انس قال قال عمر وافق اللہ فی ثلاث۔۔۔۔۔

قال وبلغنى معا قبه النبى ﷺ بعض نسائه قد خلت عليهن قلت ان انتهيت او ليبد لن الله ورسوله خيرا منك حتي اتيت احدى نسانه قالت يا عمر اما في رسول الله ﷺ ما يغط نساء حتى تعظهن انت فائز الله عسى ريه ان طلقكن ان يبدلها ازواجا خيرا منك مسلمة الآية .....  
.....

”حضرت انس بن مالکؓ کہتے ہیں کہ حضرت عمر بن الخطابؓ نے فرمایا کہ تین باتوں میں میں نے اللہ سے موافقت کی ..... حضرت عمر بن الخطابؓ نے فرمایا کہ مجھ کو یہ خبر پہنچی کہ آنحضرت ﷺ اپنی ازواج پر ناراض ہو گئے ہیں ..... میں نے ازواج سے جا کر کہا کہ تم حضور ﷺ کو ناراض کرنے سے بازاً جاؤ نہیں تو اللہ تعالیٰ آپ ﷺ کو تم سے بہتر بیویاں دے دے گا (جب میں آپ ﷺ کی ایک زوجہ مختومہ (ام سلمی) کے پاس گیا تو انہوں نے کہا کہ اے عمر ﷺ کیا آنحضرت ﷺ اپنی ازواج کو نصیحت نہیں کر سکتے کہ تم نصیحت کرنے آئے ہو پس اس

وقت اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل کر دی..... (عسی ریہ۔ الخ)

(بخاری شریف ج ۲ کتاب التفسیر ص ۷۰۶)

چنانچہ محدث سہانپوری تو واضح طور پر اس آیت کو موافقات عمر میں شمار کرتے ہوئے حاشیہ بخاری میں اس روایت کے تحت رقمطراز ہیں.....

لما اعتزل عليه السلام نساء في المشرب به يأرسول الله ان  
كنت طلقت نساء لك فالله معك و جبريل و أنا  
وابوبكر والمؤمنون فأنزل الله وان تظاهر عليه الایه۔

(بخاری..... ج ۲ ص ۷۰۶ ..... حاشیہ نبرے)

”کہ جب حضور ﷺ ازواج مطہرات بنتیں سے الگ ہو کر  
بالا خانے میں تشریف لے گئے تو حضرت عمر بن الخطاب نے عرض کیا  
یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اگر آپ اپنی ازواج کو طلاق دے دیں تو  
یقیناً اللہ تعالیٰ جبرايل عليه السلام ..... میں ..... ابو بکر بن الخطاب ..... اور  
سب مؤمن آپ کے ساتھ ہیں ..... تو اس پر یہ آیہ وان تظا  
هراء عليه۔ الخ..... نازل ہوئی۔

تفسیر ابن کثیر میں بیان کردہ تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ سورۃ الحريم کی  
یہ آیت بھی مستقل حضرت عمر بن الخطاب کی رائے کے مطابق نازل ہوئی تھی ..... جیسا کہ  
اوپر بیان ہوا ..... پوری آیت کریمہ یہ ہے .....



(۱۲)

إِن تَتُوبَا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَفَتْ قُلُوبُكُمَا وَإِن تَظَاهَرَا  
عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلَاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ  
وَالْمَلِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ<sup>①</sup>

(پ، ۲۸، سورۃ الحیرم، آیت ۲)

”دونوں بیویوں! اگر تم اللہ تعالیٰ کے سامنے تو پہ کرو تو بہتر  
ہے یقیناً تمہارے دل کچ ہو گئے ہیں..... اور اگر تم نبی کے  
خلاف ایک دوسرے کی مدد کرو گی..... پس بے شک اس کا  
کارساز اللہ ہے ..... اور جبرائیل علیہ السلام ہیں اور یہک ایماندار  
اور ان کے علاوہ فرشتے بھی مدد کرنے والے ہیں۔“



# ہماری دیگر مطبوعات

